

إدارة أوقاف صالح عبدالعزيز الراجد

# ఇస్లాం ప్రియ బోధనలు

#### ISLAM PRIYA BODHANALU

రచయిత సయ్యద్ అబ్దుల్ హకీం, ఎం.ఏ. SYED ABDUL HAKEEM M.A

అనువాదం అబ్దుల్ బాసిత్ ఉమరీ, ఎం.ఓ.ఎక్. ABDUL BASITH OOMERY , M.O.L.

> ప్రచురణ కర్త ఉమ్మెముహమ్మద్ దోహఖతర్

مطبعة دار طيبة - الرياض - ت: ٢٨٣٨٤٠

GIFT NOT FOR SALE



### ISLAM PRIYA BODHANALU

రచయిత సయ్యద్ ఆబ్దల్ హకీం, ఎం.ఏ. SYED ABDUL HAKEEM MA.

అనువాదం అబ్దుల్ <mark>బాసిల్</mark> ఉమరీ, ఎం.ఓ.ఎ్. ABDUL BASITH OOMERY , M.O.L.

> ్రప్రచురణ కర్త ఉమ్మెముహమ్మద్ దోహఖతర్

ఇస్లాం ప్రియ బోధనలు

ముద్రణ : ద్వితీయ

హక్కులు : రచయితవి

ప్రతులు : 1000

tel. కి. 1994 అక్టోబర్

హి.శ. 1415, జుమాదల్ఊలా

౩ల: ఉచిత౦

టైప్ సెట్టింగ్ :

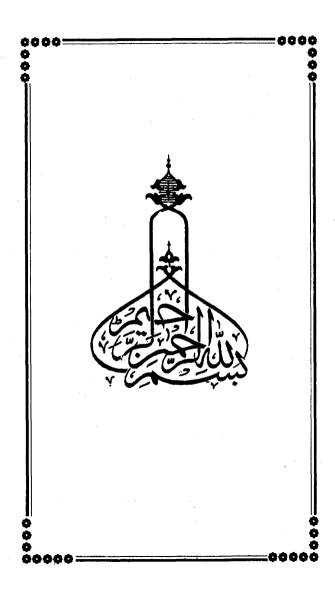
మోహన్ ఎంటర్ ప్రైజెస్ వారాయణగూడ, హైదాబాదు-29

ము్దణ: :

దోహఖతర్ వాస్తవురాలైన పుణ్యవనిత ఉమ్మె ముహమ్మద్ తన స్వయం పుణ్యార్ధం ఈ పుస్తకాన్ని తెలుగులో (పచురించి పాఠకులకు ఉచితంగా పంచి పెట్టమని కోరినారు.

అల్లాహ్ ఆమె సత్కార్యాలను స్పీకరించు గాక!

ఆమీన్



### తొలిపలుకు

ఈ లోకం ఆర్థికంగా , బౌతికంగా అభివృద్ధి చెందుతున్న కొద్దీ మానవతా విలువలు దిగజారుతున్నాయి. అందుకనే ఈ లోకంలో శాంతి సాభాగ్యాలు కరువై దౌర్జన్యకాండలు, రక్తపాతాలు పెచ్చరిర్లిపోతున్నాయి. నేడు మనశ్శాంతి కోసం అల్లడుతున్న మానవజాతికి ఇస్లాం ధర్మంలోనే ఆశాకీరణం కానవస్తుంది ఇస్లాం ధర్మం పోధనలతో నిండిఉంది. స్పత్ప్ ర్వస్, సీతి, న్యాయం, సత్యసంధత, (పేమ, సోదరభావం, శాంతి ; ఇవన్నీ ఇస్లాం బోధనలకు (పతిరూపాలే సర్వమానవాళిని సృజించిన అల్లాహ్కు మానవాళి కృతార్థమార్గం తెలియును. కావున వారి కృతార్థతకొరకు ఆయన ఇస్లాం ధర్మాన్ని అవతరింపజేసెను.

పరలోకమునందు, విచారణదినమునందు విశ్వసం ఉంచటం ఇస్లాం మౌలిక బోధనల్లో ఒకటి. అందువల్లనే మానవుడు దుష్పలి తాలకు. నరకశిక్షకు బయపడి, సత్ఫలితాలసు, స్వర్గ భాగ్యాలను ఆశిస్తూ దుష్కార్యాలకు దూరంగా ఉంటూ, సత్కార్యాలు చేస్తూ ఉంటాడు. ఇందువల్ల ఈ లోకం శాంతి సాభాగ్యాలకు అలవాలమవుతుంది. కానీ పరలోక విశ్వాసమే లేకపోతే ఈ లోకం దౌనర్జన్యకాండలకు రక్తపాతాలకు ఆలవాల మై సరకకూపంలా తయారవుతుంది.

్ట్ ఏక దెవారాధన విశ్వాసం , దైవ(పావక్త్య విశ్వాసం, పరలోక పావ్వసం ఇవి మూడూ ఇస్లాం ధర్మం యొక్కి మౌళిక బోధనలు.

**00000** ——ఇస్లాం ప్రపయ బోధనలు —

కానీ ఈ మూడు బోధనలయందు విశ్వాసం ఉంచు ముస్లింలే వాటిని సరిగా ఆర్థం చేసుకోక వాటిగురించిన విధులు నెరవేర్స లేకపోతున్నారు. కావున ముస్లింలు ఇస్లాం ధర్మాన్ని సంపూర్ణంగా అర్థంచేసుకుని దాని స్థవకారం ఆచరించటం కోసమే ఈ పుస్తకం రచయింపబడింది. ఈ విధంగా ముస్లింలు వాస్తవంగా ముస్లింలె ముస్లిమేతరులకు మార్గదర్శులు కాగలరు.

కానీ ఒక చేదు వాస్త్రవహేమిటంటే కొందరు ముస్లింలు తమ ఆజ్ఞానము పల్ల ముస్లిమేతరులకు తీసిపోని విధంగా తయారయ్యారు. తాము ముస్లింలని చెప్పుకుంటూనే అల్లాహ్న విడిచి సమాధులను, పలీలను పూజిస్తున్నారు. లాభనష్టాలు, సుఖదుఖాలు వారి చేతిలోనే ఉన్నాయని భావిస్తున్నారు. డెవ్రపవక్తముహమ్మద్ మానవుడు కాదని, దేవుని భాగం లేదా అవతారమని అపార్థపడుతున్నారు. జంతువులను అల్లాహ్ పేరకాకా సమాధుల పేర బలియిస్తున్నారు. సమాజ్ ఆరాథసను అల్లాహ్ కొరకు అంకితం చేయక అబ్దల్ ఖాదిర్జీలానీ కొరకు కూడా భాగం ఇస్తున్నారు. సమాధులకు ప్రదిక్షిణాలు చేసి హజ్ చేసినంత పుణ్యం దొరికిందని, ఇక స్పర్గపవేశం తప్పక లభిస్తుందని సంబ**రపడుతున్నారు. ఇవస్సీ** నామమాల్రపు ముస్లింలు యేర్పరుచుకున్న బూటకపు దురాచారాలేగానీ, వాటికి ఇస్లాంతో ఎటువంటి సంబంధమూ లేదు. అందుకనే ముస్లింలు సంఖ్యలో అధికంగా ఉన్నా, వారికి యే విధమైన విలువా లేకపోయింది. అజ్ఞానం మరియు ఇస్లాం వాస్త్రవ బోధనలకు దూరం కాపటం పల్లనే ఇలా జరుగుతోంది.

 ఆశిస్తున్నాం. మౌలనా సయ్యద్ అబ్దర్ హాకింగారు ముస్లింల సంస్కరణ మరియు ముస్లిపేతరులకు ఇస్లాం ధర్మ ఆహ్వానం మొదలగు ఉన్నత సంకల్పాలతో ఈ పుస్తకాన్ని రచించి ధస్యులయ్యారు. ఇందు అన్ని విషయాలూ దివ్యఖుర్ ఆన్ వాక్యాలు మరియు పవిత్ర హదీసు వచనాల ఆధారంతోనే పేర్కొనబడినవి. ఈ కింద అతిక్లుస్తంగా రచయిత జీవిత విశేషాలు ఇవ్యబడుతున్నాయి.

నయ్యద్ అబ్దల్ ఫాకింగారు 7-6-1939స హైదరాబాదులో జన్మించారు. ఆయన 1969 లో ఉస్మానియా పిశ్వ విధ్యాలయం నుండి ఎం.ఏ చేశారు. మరొక వైపు ఇస్లాం ధార్మిక విధ్యలో కూడా స్రాపీణ్యత సంపాదించారు. ఆయన గౌప్ప స్థపంగీకులేకాకా స్థపుఖరరరయిత కూడా. ఇంతవరకు సుమారు ఇర్గనే చీరు పుస్తకాలు రచించారు. అవి ఉర్దుబాషలోనేకాక ఆంగ్లం మరియు తెలుగు భాషల్లో కూడా అనువదింపబడి స్థమరింపబడినని. మౌలనా సయ్యద్ అబ్దల్ హోకింగారు స్థప్పతం సాదీ ఆరేబియా స్థపుత్వం తరుపున దొహఖతర్లో ఇస్లాం స్థవార బోధనాకేంగ్రంలో ధార్మిక బోధకునిగా సేవచేయుచున్నారు.

అల్లాహ్ రచయితకు, అనువాదకునికీ, ప్రస్తురణకర్తకు మరియు ఇతర సహకారులందరికీ సంకల్ప పద్ది ప్రసాదించుగాక! ఈ చిరు ప్రామత్నాన్ని స్వీకరించి మసందరికీ ఇహపరలోకాల కృతార్థత ప్రసాదించుగాక! ఆమీన్.......

సయ్యద్ స**ఈమ్మురహ్మాన్ ఎం. ఏ**.

ప్రధాన కార్యదర్మి - జమ్ఇయ్య**తె అహ్లెహదీస్**;

్హాదరాబాద్ - సికిం(దాబాద్. 👲

ాఇస్లాం స్థియ బోధనలు ———••••

# బిస్మిల్లా హిర్రహ్మా నిర్రహీం

పవిత్ర వచనం : లాఇలాకా ఇల్లల్లాకాు ముహమ్మ దుర్రసూలుల్లాహ్. అనగా అల్లాహ్ తప్ప వేరే ఆరాధ్యులెవరూ లేరు. ముహమ్మద్ (స్పల్లల్లాకాు అలైహివసల్లం) అల్లాహ్ యొక్క బ్రవక్త.

ఈ రెండు వాక్యాలను కలిపి పవిత్ర వచనం అంటారు. ఈ వచనాన్ని పఠించి, దాని అర్థం తెలుసుకొని, దానిని అంగీకరించి, దానియండు విశ్వసం ఉంచి, దాని స్థపకారం ఆచరిస్తానని వాగ్ధానం చేసిన తర్వాతనే యొవరైనాసరే ముస్లం అవుతాడు. దాని అర్థం యేమిటంటే అల్లాహ్ ఒక్కడే నీజమైన దేవుడు. ఆయన తప్ప వేరే యొవరికి దేవుడు అనబడే అర్హతలేదు. అల్లాహ్ తప్ప పూజింపబడు ోరే అన్నీ బూటకపు దేవుళ్ళే కానీ నిజమైనవి కాదు. వాటిని ఆరాధ్యులుగా భావించటం వ్యర్థం.

దాని రెండవ భాగం యొక్క అర్థం యేమిటంటే ముహమ్మడ్ అల్లాహ్యాక్క సత్యప్రవక్త. ఇందు యెటువంటి సందేహము లేదు. ఆయన యందు విశ్వాసం ఉంచి ఆయనను అనుసరించటం ద్వారానే మానవ జాతికి మోక్టం లభించును.

ైన పేర్కొనబడిన పవ్రిత వచనమునందు విశ్వాసం ఉంచుట్కై యేడు నిబంధనలు కలవు. అవి. 1. జ్ఞానం 2. సంపూర్ణ సమ్మకం 3. చిత్తకుద్ది 4. సత్యసంధత 5. స్వీకారం

【 6. విధేయత 7.్రపేహ

<del>=</del>ఇ**్లాం (పియ బో**ధనలు=

- 1. జ్ఞానం : పవిత్ర వరనాన్ని పఠించు (పతి వ్యక్తీత్వ ఆ వరనం మొక్క అర్థాన్ని తప్పక తెలుసుకోవాలి. అనగా అల్లాహ్ తప్ప వేరేయెవరూ ఆరాధనకర్హులు కాజాలరని, అల్లాహ్ ఒక్కడే సత్యదేవుడని; మరియు ముహహ్మద్ అల్లాహ్ యొక్క సత్య (పవక్తయని తెలుసుకోవాలి.
- సంపూర్ణ నమ్మకం : అల్లాహ్ ఒక్కడే దేవుడను యదార్థాన్ని సంపూర్ణంగా నమ్మారి. దాని గురించి యెటువంటి సందేహమూ ఉండకూడదు.
- 3. చిత్త శంద్ధి : పవిత్ర పచనం స్థాహరం ఆచరిస్తూ ఒక అల్లాహ్ నే చిత్తశుద్ధితో ఆచరించారి. బహుదైనారధనకు రప్పంతైనా అవకాశమిప్పరారు. మనందరి ఆరాధనలు స్వచ్చంగా అల్లాహ్ కొరకే అంకితం కావారి.
- 4. సత్య సంధత : పవిత్ర వచనం అతి సత్య వచనమని స్వచ్ఛమైన మనసుతో విశ్వసిస్తూ కపట మనస్తత్వానికి అతి దూరంగా ఉండాలి.
- 5. స్పీకారం : పవిత్ర వచనాన్ని నిస్సంకోచంగా స్పీకరించి అంగీకరించారి. కొందరు పవిత్ర వచనాన్ని నోటితో ఉచ్చరిస్తూ అర్థం కూడా తెలుసుకుంటారు. కానీ గర్వాహంకారాలు మరియు ఈర్వ్యాద్వేషాల వలస ఆ వచనాన్ని ఆంగీకరించరు.
- 6. విధేయత : పవిత్ర వచనాన్ని ఆంగీకరించిన తర్వాత అల్లాహ్ అదేశాలకు పూర్తిగా విధేయులు కావాలి. అదియెలా అనగా అల్లాహ్ అదేశాల స్థాహరం ఆచరిస్తూ, ఆయన నిషేధించిన వాటికి అతి దూరంగా ఉండాలి. ఇస్టాం

యదార్థంయేమీటంటే మానవుడు తన తనువూ మనసుల హ్హారా అల్లాహ్ పట్ల విధేయత చూపారి. ఏక దైవారాధన మరియు దైవ (పవక్త గారి అనుసరణ ద్వారా అల్లాహ్ సు

7. (పేమ : పవిత్ర వచనం యందు విశ్వాసం ఉంచటమేకాక దాని పట్ల (పేమ కూడా కలిగి ఉండాలి. ఎందుకంటే అల్లాహ్ ధర్మమైన ఇస్లాంను తప్పక (పేమిస్తాడు. అల్లాహ్ పట్ల (పేమ లేనివాడు అల్లాహ్

ధర్మాన్ని కూడా ్రపేమింపజాలడు.

సంతుష్ట్ర పర్చారి.

విధ్యాభ్యాస ప్రాముఖ్యత : దివ్యఖుర్ఆన్లో మొట్టమొదట అవతరింపబడిన వాక్యంలో విధ్యనభ్యసించమని ఆదేశింపబడింది. మన (శవణ, దృశ్య, ఆలోచనా శక్తు లు వాటిని వినియోగించుకుని స్థ్రుయోజనం పాందటానికే మనకు స్థ్రుపొదింపబడినవి. అల్లాహ్ యొక్కి దైవత్వాన్ని తెలుసుకోవాలనే సంకర్పంలోనే స్థ్రుతి వ్యక్తి విధ్యాభ్యాసం చేయాలి. అల్లాహ్ యొక్క అద్వితీయత, ఆయన ఉత్తమ గుణ విశేషణాలు మరియు కార్యాల గురించి తెలుసుకోవాలి. మానవుడు తనమేధాశక్తిని, ఆలోచనా ధోరణిని దైవవాణికి అనుగుణంగా మలచుకుంటే అతని జ్ఞానానికి మరియు జీవితానికి సార్థకత ప్రాప్తమవుతుంది.

మరొక ముఖ్య విషయమేమిటంటే అల్లాహ్ కు సచ్చిన మరియు స్రియమైన విషయాలు యేమిటో, ఆయనకు సచ్చని మరియు అనహ్యకర విషయాలు యేమిటో తెలుసుకుని, ఆయనకు సచ్చిన విషయాలను స్వీకరించి, ఆయనకు సచ్చని విషయాలని స్వీకరించి, ఆయనకు సచ్చని విషయాలు ఉదా ، ధర్మవిశ్వాసం, ఏక దైవారాధన, దైవ స్రవక్త అనుసరణ, అమ్మాం స్థినం ప్రాంతి ప్

సత్య సంధత, ధార్మిక స్థిరత్వం మొదలగునవి. ఆయనకు నచ్చని ఏషయాలు ఉదా : బహుదైవారాధన, ధర్మ తిరస్కారం, కపట మనప్రత్వం, ధర్మభన్వత, కల్పిత దురాచారాలు, దుష్కార్యాలు.

ఇక జ్ఞానం గురించి తెలుసుకుందాం. జ్ఞానం రెండు రకాలు.

 పత్యజ్ఞానం (పుపయోగకర జ్ఞానం) 2. దుష్టజ్ఞానం (నిరుపయోగకర బ్రామం)

నత్య జ్ఞాసం వల్ల ఏకదైవారాధన, దైవ్రప్రవక్త అనుసరణ, ధర్మ విశ్వాసం, సత్యసంధత, ధార్మిక స్థీరత్వం సదాచారాలు సత్కార్యాలు మొదలగు సత్పలితాలు లభిస్తాయి.

దుష్టజ్ఞానంపల్ల బహుదైవారాధన, ధర్మతిరస్కారం, కపటమనస్తత్వం, ధర్మభష్టత, కర్పిత దురాచారాలు, దుష్కార్యాలు పాపకార్యాలు మొదలగు దుష్ప్రకితాలు లభిస్తాయి.

సత్యజ్ఞనం పాందినప్పక్తి సన్మార్గవారియై సత్కార్యాలు చేస్తే అల్లాహ్ సంతుష్టపరుస్తూ, ఆయనకు నచ్చని వాటికి అతిదూరంగా ఉంటాడు. సర్వ విద్యలు మరియు జ్ఞానములకు అసలు పునాబి దైవభక్తి. అనగా యే విధ్యవల్లనైతే మానవుడు దైవభక్తి కలిగి, దేవుని ్రపేమించి, దేవుని సంతుష్టపర్చగల్గనో ఆ విధ్యయే అసలు సత్యజ్ఞాసం.

సత్య దైవ్రపవక్త ముహమ్మద్ (సల్లల్లానా అలైహ వసల్లం) అల్లాహ్ను ఈ విధంగా స్టార్టించేవారు : "ఓ అల్లాహ్ ఉపయోగకారియగు జ్ఞానం నాకు స్థపాదించుము, నీవు నాకు స్థపాదించిన జ్ఞానమును నా కొరకు ఉపయోగకారిగా జేయుము.

🎍 మరియు నా 🛚 జ్ఞానమును అభివృద్ధిపర్చుము. "

ఆయనను ఈ విధంగా కూడా స్రార్థించేవారు : "ఓ అల్లాహ్ ! నాకు ఉపయోగకారొయుగు విధ్య స్థపాదించుము,

మరియు నిరుపయోగకారియగు విధ్య నుండి నన్ను దూరముగా ఉంచమని నిస్సు వేడుకొనుచున్నాను. "

(నసాయీ, ఇబ్బై మాజహ్)

జ్ఞాసం వల్ల మానఫునికి సంతృప్తి లభిస్తుంది. జ్ఞాసవంతుడు తనకు మించిస వాని పట్ల ఈర్హ్మ చెందడు. తనకంటే తక్కువ స్థాసంలో ఉన్నవారిని హేళన చేయడు. జ్ఞానాభివృద్ధితో పాటు దైవభక్తి కూడా అభివృద్ధి చెందుతుంది. అంతేకాక అతనియందు విసయవిధేయతలు కూడా పెరుగుతాయి. అతను దేవుని కొరకే జీవిస్తాడు గానీ ధసధాన్యాల కోసం కాదు. దేవుని కొరకే తన ప్రాణం అర్పిస్తాడు గానీ భయ విచారాలకు తన ప్రాణంవృథా చేయడు.

దైప ్రపక్త ముహమ్మద్ ఒక ్రపవచనంలో ఇలా తెలిపారు. దేవుడైన అల్లాహ్ మరువకుము. ఆయన నిస్సు తప్పక రక్షించును అల్లాహ్ సు స్మరిస్తూ ఆయన అదేశాల స్రవారం ఆచరించుము అపుడు అల్లాహ్ నీ యెదుట నీకు సమీపంగా ఉండునట్లు కనుగొంటావు. సుఖస్థితిలో అల్లాహ్ మురువకుము. ఆయన నీదుఖ స్థితిలో నిస్సు మరువక నీకు సుఖస్థితి స్రహిచించును.

## ఏకదైవారాధన–మానవ ్రపవర్తనా సంస్కరణ

ఏక దెవారాధన మానవ (పవర్తనను యే విధంగా సంస్క రించునో తెలుసుకునేముందు కొన్ని ముఖ్య విషయాలు తెలుస్తు కుందాం. భౌతికవాదం మరియు నాస్త్రికతను ఆంగీకరించిన వ్యక్తి జీవితంలో భౌతిక (పయోజనాలు. స్వార్థపరత్వం మనో కాంక్షలను మించి వేరే యేమీ ఉండజాలదు. కొన్ని రొట్టె ముక్కులు కామ వాంఛలు, రాజకీయ పదవులు , నృత్యగాన సమావేశాలు, భోగ భాగ్యాల సామాగ్రగి స్థపితియేటా పెరిగే బ్యాంకు బ్యాలెన్స్షు ఇవి మాత్రమే వారి జీవితం యొక్క తొలి మరియు తుది లక్ష్యం. భౌతిక వాదంలో స(త్పవర్తన, మానవత్వం మొదలగు పదాలకు చోటు లేదు చెందిన మానవుడు కూడా అభివృద్ధి చెం<mark>దిన</mark> ఒక పశువేనని దాని అభ్యిపాయం అందుపల్లనే భౌతిక వాదులు పశువులను మృగాలను తమకు ఆదర్భంగా భావిస్తారు. తమ స్వల్ప (పయోజనాల కోసం అతిహీన స్థితిని భరించడానికి మరియు దౌర్జన్యం సహించడానికి కూడా వెనుకాడరు. వారిస్థితి పూర్తిగా శునకాన్ని పోలి ఉంటుంది. యెందుకంటే శునకం ఒక చిన్నరొట్టముక్కొకోసం తనతోక ఊపుతూ తన నాలుకను బయటకు తీసి చూపుతూ ఉంటుంది. ఒక చిన్న ఎంగిలిఎముక కోసం తన తోటి కుక్కొంను చెండాడుతుంది. నీచ దశాభావనకు గురియైన ఈ మానవుడు ధనాధికారాలు పొందగానే ఉచ్చదశాభావన మరియు గర్వాహంకారాలకు ప్రతిరూపంగా నిలుస్తాడు. ఒకప్పుడు దెవాస్తికతను నిరాకరించిన ఈ మట్టిబొమ్మ మానవుడు స్వయంగా తానే ధేవుడనే భావనకు గురియవుతాడు. ఒక అతని దౌర్జన్యం నియంతృత్వాలకు అంతూ, హద్దూ ఉండవు.

—ఇస్లాం స్థియ బోధనలు

నాస్తికతా, దృక్పథం ప్రజలలో వ్యాపించగానే ఈ లోకంలో స్వార్థం (దోహం అకమసంపాదన, దొంగతనం, దోపడి లేకంలో స్వార్థం (దోహం అకమసంపాదన, దొంగతనం, దోపడి లేకంలో స్వార్థం) మానవసమాజం ఆకరిగొన్న తోడేళ్లపలె, రక్తదాహం గల మృగాలపలె భయంకరపిశాచాలపలె మారిపోతుంది. భౌతిక నాదాన్ని, నాస్తికతను స్వీకరించిన తర్వాత మానవునికి లభించే ఫరితం ఇదే కానీ మానవుని అసలు గమ్యస్థానం ఇదేనా ?

ై విషయాల ద్వారానాస్త్రికత ఒక భయంకర వినాశకారియని ఋజావైంది. ఇక అంతకంటే మించిన ఒక భయంకర వినాశకారి గురించి తెలుసుకుందాం .అదియే బహాదైనారాధన : ఇది నాస్త్రికత కంటే అతిసిచం నాస్త్రికత వల్ల మానవుడు పశువుగా మారిపోతాడు. గాని బహాదైనారాధనా స్వీకారంపల్ల పశువులను పూజించే నీచదశకు అధోగతికి దిగజారుతాడు ఒక్కి పశువులను మాత్రమే గాక నదులు, నమ్ముదాలు, కొండలు పర్వతాలు మట్టి, ధూళి, అగ్నిపాములు తేళ్లు, (కములు, కీటకాలు మొక్కలు వృక్షాలు, స్త్రీ-పుడుష మర్మాంగాలు ఈ విధంగా (పతి పస్తుపునుతనకు దైవంగా భావిస్తాడు వాటినే భాగ్యదాతలుగా భావించి వాటిపెదుట పాష్టాంగాలు చేస్తాడు మానవుని కొరకు ఇంతకంటే దిగజారిన నీచదశ మరియు అధోగతి వేరే యేమైనా కాగలదా ?

ఆసలు దేవుని విడవాడి స్థాపేల చిన్ను, పెద్ద పస్తువులను దైవంగా భావించియేదుట పంగిదండాలు పెట్టి సాష్టాంగాలు చేసి సీచదశకు ఆధోగతిపాలైన ప్యక్తి స్వయంగా తానే దేవుడనే భావనకు గురియో స్థాపిలను కూడా సమ్మింప జూస్తాడు. ఆనగా ధార్సిక పీతాలను ఆలంకరించే పెద్దలు తామే దైవమని, దేవుని ఆవతారమని బొంకుతు స్థాపిత్త సమ్మిస్తారు. సామాన్య స్థాపిలు మోసపోయి ఆ బాటకవు కపట మూర్తులనే దైవాలుగా దైవ ఆవతారాలుగా

=ఇస్టాం బ్రాపియ బోధనలు =====

సమ్మీ వారిని పూజించడం వల్లనే తమకు మోక్షం లభిస్తుందని
 మూడంగా విశ్వశిస్తారు.

నాస్తికత. బహదైవారాధన ఈ రెంటివల్ల దుష్పలితాలే జనిస్తాయి, గాని సత్ఫలితం లభింపజాలదు. ఇస్లాంబోధించిన ఏకదైవారాధనను నిరాకరించటం వల్లనే మానపజాతి సత్ఫలితాలను కోల్పోయి దుష్పలితాలకు గురైంది. నాస్తికత మరియు బహాదైవారాధన వల్ల కలిగే యదార్లమేమిటంటే అల్లహ్ ఒక్కడే దేవుడు ఆరాధ్యుడు. ఆయన తప్ప వేరే యెవ్వరికీ ఆరాధింపబడే అర్హత లేదు,. అల్లహ్ తప్ప వేరే యెవరూ (పభువు పోషకుడు బాగ్యదాత, రక్షకుడు కాజాలరు. జీవన్మరణాలు లాభనష్టాలు ఉచ్చనీచాలు ధనాధికారాలు అన్నీ అల్లహ్ చేతిలోనే ఉన్నాయి. ఎవరైనా సరే రాజు, మతగురువు, (పవక్త, సజ్జమడు, దేవదూత, జంతువు, పశువు, వస్తువు, ఈవిధంగా యవరైనా సరే వారికీ ఆరాధింపబడే హక్కులేదు. ఎందుకంటే వారందరూ అల్లహ్ కు దాసులే వారు కూడా అల్లహ్ నే ఆరాధించాలి మానవుడు ఈ భూలెకంలోదేవుని (పతినిధి. కాబట్టి దేవుని సంతుష్టపరచటం కోసమేతన జీవితాన్ని అంకితం చేయూలి.

ఈ విధంగా మానవుడు ఇతర సృష్టిరాశుల యేదుట వంగి హీసంకాకుండా నీచదశకు దిగజారకుండా భ్వరపడి తన ఉన్నత స్థానాన్ని అందుకోగలడు. ఏకదైవారాధన వల్ల స్రాప్తమయ్యే ఈ ఉన్నతస్థానం మరియు ఉచ్చ స్థితి వేరే యే విధంగానూ లభింపజాలదు. ఏక దైవారాధన యొక్క సత్పలితాలు అనేకం. వాటిలో కొన్నింటిని తెలుసుకుండాం. మానవుడు పట్టపగ్గాలు లేని విచ్చల విడి జంతువు కాదని, తన ప్రభువు యేదుట తన చేతలకు సంజాయిషీ ఇచ్చుకోవలసి ఉందని ఏకదైవారాధన వల్లనే తెలుస్తుంది. మానవుడు దేవుని దాసుడే గాని ఘనోకాంక్షలకు

🔫స్లాం స్థియ బోధనలు 🚃 👓 👓

దాపుడు కాదని అతని జీవిత లక్ష్యం (కమం (కమపద్ధతిలో భౌతిక ఆశయాల సిద్ధికాదని మానవత మరియు సన్మార్గం ఆచరించి దేవుని సంతుష్టపర్చి శాశ్వత స్పర్గభాగాల్యను పొందటమే తన జీవిత లక్ష్మమని అతనికి అర్థమవుతుంది. అతసు అక్షమ ్రపయోజనాలు మరియు మనోకాంక్షల అందమైన వలలో చిక్కుకుంటే సర్వలోక(పభువెన అల్లాహ్ తసపట్ల కోపగించి విచారణ దినాన తనను ఘోరమైన శిక్షకు గురిచేయుసని ్రగహించి దుష్కార్యాలను విడనాడి సత్కార్యాలు చేస్తు తాసు ాకృతార్మడే ఈ లోకంలో శాంతి శుభాలు ఏర్పడుటకొరకుతోడ్పడిన వాడవుతాడు. ఏకదెవారాధకుని జీవిత లక్ష్యం యేమిటంటే స్థాప్రజలకు దెవేతర ఆరాధనల నుండి వారించి ఒకే ఒక దేవుడెన అల్లాహ్ ఆరాధన వెపుకు మరల్చారి. మానవుడు ఈ బాధ్యత తెలిసికూడా దాన్ని నెరవేర్చకపోతే లేదా తనకు తాను దెవంగా జేసి (పదర్శిస్తే అతనికి ఘోర శిక్ష తప్పదు. వ్యక్తికి, సమాజానికి, జాతికి, సర్వమానవాళికి తప్పనిసరి. సద్గణాలకు ఉదాహరణ : సత్కార్యాలు, కత్వసంధత, వాగ్గాన నీర్వహణ, నీతి, న్యాయం, న్యాయరక్షణ, దయ, కరుణ, విధినిర్వహణ, సత్య సహకారం మొదలగునవి. ఈ సద్గణాలు ఉన్న వ్యక్తి ఉత్తమ వ్యక్తి అనడంలో సందేహం ఉండజాలదు. అతనికి (పతి అడుగానా అందలం లభిస్తుంది. అతని ఉనికి పూర్తిసమాజం కొరకు దయాకారణం అవుతుంది. ఈ సద్గుణాలు పూర్తి జాతిలో స్థపసరిస్తే ఆ జాతిలో సోదర భావం, (పేమ, ఐకమత్యం ఏర్పడతాయి. ఆ జాతి క్లిష్ట సమస్యలు చిటికెల్లో పరిష్కారమవుతాయి. దానికోసం కృతార్థతా ద్వారాలు తెరచుకుంటాయి. దానికి ఉనికి ఇతరజాతులకు దయాకారణం అవుతుంది.

ఇక దుర్గుణాలను చూడండి; అవినీతి వాగ్దాసభంగం,

💳 ఇస్లాం ్రపీయ బోధనలు=====

(దోహం, మోసం, అన్యాయం, అసత్యం, దౌర్జన్యం, కఠీన మనస్తత్వం, బాధ్యతా విస్మరణ మొదలగునవి. ఇవి అతి దిగజారిన దుర్గుణాలు. ఈ దుర్గుణాలుగల వ్యక్తిని రాక్షసుడు అనడంలో సందేహం లేదు. అటువంటి వ్యక్తి పూర్తి సమాజానికి, పూర్తి జాతికి, సర్వమానవాళికి ఒక శాపం పంటివాడు. ఈ దుర్గుణాలు పూర్తి జాతిలో [పకోపిస్తే ఆ జాతి ఇతర జాతులన్నిటికీ ఒక శాపం అవుతుంది. ఈ దుర్గుణాలు సర్వమానవాళి యందు [పసరిస్తే ఈ లోకం సుఖశాంతుల కోసం అల్లాడిపోతుంది. మానవాళిశక్తులు పరస్పర యుద్ధంలో మునిగి ఈ లోకం

నరకకూపంగా తయారవుతుంది.

సారాంశమేమిటంటే ఈ లోకంలో సద్గణాల సాముఖ్యత మరియు అవసరం చాలా ఉంది. ఈ అవసరం ప్రతి కాలంలోను ఉండేదిగానీ నేడు దానియవసరం చాలా పెరిగిపోయింది. ఎందుకంటే నేటి మానవుడు వివిధ విద్యారంగాల్లో ప్రగతి సాధించాడు, అనేక శక్తులు అతని ఆధీసంలోకి వచ్చాయి. అతను కనురెప్పపాటులో లక్షలాది ప్రజలను నాశనం చేయగలడు. అంతేకాక లక్షలాది ప్రజల కొరకు కృతార్థతావకాశం ఏర్పరచగలడు. అతను భూగనాన్ని విడనాడి ఆకాశంలోని ఇతర గ్రహాలపైన తన ఆధిక్యత కోసం కలలు కంటున్నాడు. రాకపోకల సాధనాల వల్ల పూర్తి భూమండలం ఒకే ఒక పాంతంలా కానవస్తుంది. దీని పరిధి చందుడు మరియు అంగారకుని వరకు వ్యాపించినట్లు అనిపిస్తుంది. ఇటువంటే సమయంలో ప్రపంచ జాతులు దుర్గణాలకు లోవైతే ఇక మానవాళి గతియేమిటో వేరే చెప్పనక్కార్లేదు.

సాష్టాంగం చేస్తూ మనసా నావా ఆయనపట్ల విదేయత కల్గిని ఉన్నాయి. కాబట్టి మనం కూడా ఆయన యెదుటనే పంగారి. ఆయనయే సృష్టికర్త లాభ సష్టాల యజమాని జీపన్మరణాల అధికారి. మనం చేచులు వావి ఆయన యెదుటనే బిక్టం కోఠారి. సహాయం కోసం ఆయన్నే చేడుకోవారి. ఒకప్పుడు వివిధ దుర్గుణాలకులోనే ఉన్న అరబ్బువాసులు ఇస్లాం బోధించిన ఏక్తదైనారాధనా దృక్పథాన్ని స్వీకరించి, పరిశుద్ధులై సకల సద్గుణాలకు స్థిపరిగాపులె ఆదర్భంగా నిలివారు.

మాస్కుడు ధనసంపదల యాజమాస్యం తనదేసని బావించుసంత పరకు అతని మనసు దురాశ. పేసినారితనం, ఈర్హ్య, ద్వేషం మొదలగు మలినాలతో నిండి ఉంటుంది. కానీ అతను ఏకదైవారాధన యందు ఏశ్వాసం ఉంచుతూ, సర్వభూమ్యాకాళాల సంపదా నిధుల యాజమాస్యం అల్లాహ్ ఒక్కనికే చెందుసని (గహించిసంతనే, తాను ఆ ధన సంపదల అసలు యజమాని కాడని, తానొక గణకుడు మా(తమేసని తెలుసుకుంటాడు. ధనం పల్ల అతి సంతోషమూ కలుగదు. లేమీ పల్ల వివారమూ కలుగదు.

ఈ సిద్ధాంతం తెలిసిన తర్వాత, అల్లాహ్ యందు విశ్వాసం ఉంచు వ్యక్తి దురాశ, పిసినారితనం, ఈర్వ్ల మొదలగు దుర్గుణాలను యొలా లోసవుతాడు.? అతని సిరి సంపదలన్నీ తాత్కాలిక వ్యాసాలే. అతని మరణం తర్వాత వాటేపై అతని అధికారం ఉండదని తెలిసిన తర్వాత ఇక దురాశా పిసినారితనాలు యొందుకు?

ఏకదైవారాధకుడైన హ్యాసీ తాను పాలకుడుకాదని, పాలీతుడని యజమానికాదని, సేపకుడని, పోషకుడు కాదని, పోషితుడని, (పభుపు కాదని, దాసుడని, సమ్మినతర్వాత అతని మనసులో గర్వం, అహంకారం పరహీనత మొదలగు మరినాలు యెలా

ఇస్లాం ప్రాయ బోధనలు ———• • • • • •

చోటుచేసుకోగలవు?

ఒక వ్యక్తి యేక దైవారాధన యందు విశ్వాసం ఉంచి, అల్లాహ్ ఒక్కిడే లాభనష్టాల యజమాని అని నమ్మిస తర్వాత లోకశక్తులపట్ల గల ఆశా భయాలన్నీ దూరమై పోతాయి. తన ఆశాభయాలను ఒకే ఒక దేవుడైన అల్లాహ్ పట్లనే కేం(దీకరిస్తాడు. అతని కోపో(దేకాలు మటుమాయమవుతాయి. తన జీవితంలో ఎదురయ్యే (పతి బాధా, దేవుని హెచ్చరికయని, తన తప్పులను సరిదిద్దుకోవటం కోసమేనని, దాని వల్ల దైవసామీప్యం లభిస్తుందని, పైతాసు గాయపడి పారిపోతాడని నమ్మినతర్వాత ఇక కోపో(దేకాలు మనసులో యెలా (పవేశించగలవు?

ఒక వృక్తి పరులు లాభ నష్టాలు కలిగించగలరనే ఆశాభయాలు కలిగి ఉండటం వల్లనే వారిని సంతుష్ట పర్చడానికై సంకల్ప కుడ్డిని విడనాడి పర పాగడ్డల ఆపేక్షకు, ఆడంబరాలకు లోనవుతాడు. కానీ ఒక్క, అల్లాహ్ యందు మాత్రమే విశ్వాసం ఉంచు ఏకదైవారాధకుడు తన విశ్వాస బలిమి వల్ల, పరపాగడ్డల ఆపేక్షను విడనాడి, సంకల్ప కుద్దితో తన కార్యాలను అల్లాహ్ కొరకే అంకితం చేసాడు.

సారంశమేమిటంటే మానవుడు బహదైవారాధనను విడనాడి, ఏకదైవారాధనను స్వీకరించి ఒకే ఒక అల్లాహ్ ను ఆరాధింపనారంభిస్తే దుర్మణాలన్నీ దూరమై సద్మణాలన్నీ జనిస్తాయి.

### ఇస్లాం ఒక సద్గణ బోధిని

మనందరి దేవుడైన అల్లాహ్ తన సత్యపవక్త ముహమ్మద్ ( స్పల్లల్లాహు అలెహివసల్లం) ను సంభోదిస్తూ, పాగడ్తగా ఇలా పలికెను. ఓ స్థపక్తా ! అతి నిశ్చయంగా తమరు అత్యుత్తమ సద్మణాలు కలిగి ఉన్నారు. (అల్ఖలం : 4).

దైవ స్థపక్త గారి సతీమణియైన ఆయిషా (రజియల్లాహు అన్ హా) ఇలా తెలిపారు. దైవస్థపక్త ముహమ్మద్ గారి సద్గణాలు దివ్యఖర్ ఆన్ కు స్థపతిరూపంగా ఉండేవి. (ముస్లం, ఆహ్మద్, ససాయూ)

పై (పవచనం అర్థం యేమీటంటే దైవ(పవక్త ముహ్మద్ దివృఖుర్ఆన్ ఆదేశాలు బోధించుటమే కాక వాటి (పకారం స్వయంగా ఆచరించి చూపినారు. దివృఖుర్ఆన్ వేటిగురించి ఆదేశించెనో వాటి (పకారం ఆచరిస్తూ , వేటిగురించి వారించెనో వాటికి అతి దూరంగా ఉండేవారు..

ఇక ఇస్లామీయనద్గణాలు మరియు స్రత్నపవర్తనలగురించి కొన్ని ముఖ్య విషయాలు తెలుసుకుండాం! దివ్యఖుర్ఆన్ లో ఇలా తెలుపబడింది. "క్షమా గుణమును అలవర్పుకొనుము. సత్కార్య బోధన చేయుము. అజ్ఞాసులతో వృధావాదస చేయకుము"

(ఆల్ ఆఅరాఫ్ : 199)

దైవ [పవక్త ముహమ్మద్ ఇలా పరికినారు. "ఉత్తమ సద్గుణాలను పరిపూర్ణ పరచులుకే నేను దైవ [పవక్తగా [పభవింపబడినాను." (మువల్తా).

=ఇస్లాం ట్రియ బోధనలు=

A A .....

ఇస్లాం ధర్మంలో సమాజు, ఉపవాసం ధర్మదానం 🥉 🖣 మొదలగు మూలా దేశాలతో పాటు సద్మణాలకు కూడా అత్యంత 🧛 ్రాముఖ్యత కలదు. దైవ్రపవక్త ముహమ్మద్ ఇలా పలికినారు 🕡 "రేయింబవళ్లు దేవుని ఆరాధిస్తూ స్థార్థించటంవలన యెంతటి గొప్పస్థాసం లభించునో అంతటి గొప్ప స్థానాన్ని మానవుడు తన సద్గణాల ద్వారా కూడా పొందగండు" (అబుదావూద్) దెవ్రపవక్త గారు ఈ విధంగా కూడా బోధించారు. స్పత్పవర్తనగలవారే అందరికంటే గొప్పవారు". (బుఖారీ) మరొక ప్రపర్ణులో ఇలా తెలుపబడింది. "విచారణ దిసమునాడు న్యాయ ్రతాసులో సద్దుణములను మించి తూగు వస్తువు మరొకటి ఉండరు". "సద్గణ సంపన్నుడైన వ్యక్తి తన సద్గణాల ద్వారా ఆరాధనా సంపన్నుడెన వ్యక్తి యొక్క ఉస్పత స్థానానికి చేరుకోగలడు" (అబూదావూద్) మరొక ప్రపత్తనంలో ఇలా పేర్కొనబడింది. "సద్మణాలకు మించిన సంపదలేదు." (నసాయ్తా) ఇంకొక ప్రవచసంలో యిలా బోధింపబడింది. "సద్దుణవంతులే అల్లాహ్ కు అతి (పియమైన వారు" (త్రబానీ) దైవ్రపవక్త ముహమ్మద్ (స్పల్లల్లాహు అలోహ వసల్లం) ఈ విధంగా కూడా ఉపదేశించారు. "ఇహలోకంలో యెవరెతే సద్మణాలు కరిగి వుంచారో, పరలోకంలో వారే నాకు స్థియమైన వారుగా, నాకు సామీప్యులుగా సుంచారు. ఇహలోకంలో యెప్తరెతే దుర్గుణాలు కలిగి వుంచారో వారు అసహ్వకరంగా, నాకు అతి దూరంగా సుంచారు" (అహ్మద్, త(బానీ, బెహశీ).

ఇక ఇద్దరు (స్ట్రీల వేర్పేరు (పవర్తనలు మరియు వాటి ఫరితాల గురించిన ఒక వృత్తాంతం తెలుసుకుందాం. ఒక (స్ట్రీ రా(తంతా మేల్కొని ఆరాధనా సార్థనలు చేస్తూ ఉండేది. (పతి దినం ఉపవాసం ఉండేది. దానధర్మాలు అత్యధికంగా చేసేది. కానీ

=ఇస్టాం స్థియ బోధనలు ====

తన నోటి దురుసుతనం వలన ఇరుగు పొరుగు వారికి తల (పాణం తోకకు వచ్చేలా చేసేది.

మరొక స్త్రీ ముఖ్యమైన తప్పనిసరియైన అరాధనలే చేస్తూ ఉండేది. తప్పని సరియైన ఉపవాసాలే ఉండేది. తన స్థామత <sub>(</sub>పకారం పేదవారికి దుస్తులు దానం చేసేది. కానీ సద్మణవతి కావటం వలన యెవరినీ బాధించేది కాదు.

దైవ్రపవక్త గారి అనువరులు ఈ ఇద్దరు స్ట్రీల ఫలితాలగురించి స్టర్మించగా దైవ స్టపక్తగారు ఇలా సమాధానమిచ్చారు. "మొదటి స్ట్రీ తన దుర్పువర్తనా దుర్గుణాల వల్ల సరకశిక్ష అనుభవించటం తప్పనిసరి. రెండవ స్ట్రీ తన స్వత్స్స్ పవర్తనా సద్గుణాలవల్ల తప్పకుండా స్వర్గపవేశం చేయును" (అమ్మద్, బెహఖీ)

ఇక మరౌక ఉపదేశపూరిత (పవచనాన్ని తెలుసుకుందాం:

ఒక గ్రామవాసియైన ముస్లిందైవ్రపవక్త ముహమ్మద్ గారి సమక్షానికి వచ్చి ఇలా విన్నవించుకున్నాడు. ఏ కార్యము వల్లనెతే నేను స్పర్గప్రవేశం చేయగలనో ఆ కార్యములు నాకు తెలపండి. ఆపుడు దె(పవక్షగారు ఇలా ఉపదేశించారు. 1. బానిసకు స్పేచ్స్ కర్పించుము. 2. ఋణ్మగస్తుని ఋణబంధనము నుండి విముక్తి కలిగించుము 3. బంధువులకు చేయూతనిమ్ము 4. పైకార్యములేమీ చేయలేకపోతే కనీసం ఆకలిగొన్న వానికి అస్పం పెట్టము 5. దాహంగలవానికి నీరు త్రాగించుము. 6. సెత్కార్యబోరిన 7. దుష్కార్యం చేయలేక పోతే కనీసం నీ నోటిని ఆదుపులో ఉంచుకొనుము.

దివృఖుర్ఆన్ వాక్యాల్లో పేర్కొనబడిన కొన్ని సద్గుణాల గురించి తెలుసుకుందాం: అమిత దయామయుడైన అల్లాహ్ యొక్కి ప్రియదాసుల సద్గుణములు ఇవి 1. వారు భువిపై

💳 ఇస్లాం స్థియ బోధనలు 💳

అతి అణకువతో నడుస్తారు. 2. వారికి అజ్ఞానులు ఎదురైతే సలాము పలికి సాగిపోతారు. 3. వారు రాంతిపూటల్లో తమ సమక్షాన సాష్టాంగాలు చేస్తూ నిలబడి స్టార్థనలు చేస్తూ గడుపుతారు. 4. వారు యీ విధంగా స్టార్టిస్తూ ఉంటారు. ఓ మా స్టాపువా! మమ్ము నరకశిక్ష బారి సుండి రక్షించుము. అతి నిక్చయంగా నరకశిక్ష అతి భయంకరంగా ఉండును. నరకం అతి నిక్చయంగా అత్యంత భయంకర నివాసం 5. సద్గుణవంతులు తమ ధనాన్ని వెచ్చించువపుడు వృతాగానే ఖర్చుచేయరు. పిసినారి తనమూ చేయరు. వారి వ్యయం మాధ్యమిక విధానంగా ఉంటుంది. 6. వారు అల్లాహ్ విడిచి వేరేయొవరినీ పూజించరు. 7. అల్లాహ్ నరపాత్యను నిషేధించెను కాబట్టి వారు ఆకారణంగా యొవరినీ హత్వచేయరు. 8. వారు వ్యభిచారం చేయరు.

ఎవరైతే ఈ సాపకార్యాలకు (అనగా బహుదైవారాధనకు హత్యకు, వ్యభిచారానికి) పాల్పడుదురో వారు తమ సాహిలఫలం పొందక తప్పడు. (పళయదినం నాడు వారికి వారి భయంకర శిక్ష రెట్టెంపుచేయబడును. వారు అతిహీసులై శాక్వతంగా ఆ శిక్ష పొందుతూ ఉంటారు. కానీ యెవరైతే మరణానికిముందే అల్లహ్ సమక్షాన క్షమాపణ వేడుకుని, అల్లహ్ యందు విశ్వాసం ఉంచి (ఇస్లాం స్వీకరించి) నత్కార్యములు చేయుడురో అల్లహ్ వారిదుష్కార్యములను సత్కార్యములుగా మార్చివేయును ఎవరైతే క్షమాపణ వేడుకుని సత్కార్యములు చేయుడురో వారు వాస్తవంగా అల్లహ్ సమక్షాన క్షమాపణ వేడుకున్నట్లే. (అనగా వారి క్షమాపణ స్వీకరింపబడును)

- 8. సద్మణవంతులు ఆబడ్డపు సాక్ష్యం పలకరు.
- 🙎 9. దారిలో అనవవరపు కార్యాలు ఎద్దురైతే వాటి వద్దనుండి

ాఇస్లాం స్థాయ బోధనలు ———— 👓 🗢

పుణ్యపురుషుల వలె సాగిపోతారు.

10. వారి ప్రభువైన అల్లాహ్ యొక్క పరనములు వినిపించి ఉపదేశం చేసినపుడువారు వాటిపట్ల అంధులు, చెవిటివారలుగా ప్రపర్తించరు (అనగా ఆ పరనములను శ్రద్ధగా విని, అర్థం చేసుకుని వాటి ప్రకారం ఆచరిస్తారు.)

11. వారు ఈ విధంగా (పార్టిస్తూ ఉంటారు : ఓ మా (పభువా! మాకు మా భార్యాబిడ్డల ద్వారా కంటి చలువ (పసాదించుము. మరియు మాకు దెవభక్తుల యందు (పథమస్థానం (పసాదించుము.

ఈ సద్గణపంతుల సత్పలం యేమిటంటే వారికి వారి ఓర్పు సహన స్థీరత్వాలకు (పతిఫలంగా ఉన్నత స్వర్గనివాస భవసములు (పసాదింపబడును. వారికి అత్యంత గౌరవ మర్యాదలు మరియు సలాములతో సుస్వాగతం పలుకబడును. వారు వాటియందే శాశ్వతంగా ఉంటారు. వారి నివాసం అత్యంత శుభ(పదమైనది.

(ఆల్ఫ్రర్ఖామ్: వాక్యములు: 63 నుండి 78 వరకు)

దివ్యఖుర్ఆన్లో మరొకచోట సత్ప్రపర్తనలకు సంబంధించిన ఆదేశాలు ఈ విధంగా పేర్కొనబడినవి. నీ స్థామ్మ ఆజ్ఞయేమనగా;

- అల్లాహ్ తప్ప వేరే యెవరినీ ఆరాధించపద్ద.
- 2. తల్లితం(డులపట్ల అతి మంచివిధంగా (పవర్తించుము. నీ జీవిత కాలంలో వారిలో యొవరైనా ఒకరు, లేదా ఇద్దరూ పృద్ధ్యాపానికి చేరుకున్నప్పుడు వారిని బాధెపెట్టే చిన్నహీలు కూడా పలకవద్దు వారిని గద్దించవద్దు . అతి మెత్తగా వారిని పలకరించుము. వారిపట్ల అత్యంత ఆణకువ, విసయం కరుణ, (పేమలతో (పవర్తించుము.

దేవుని సమక్షాన వారిద్దరికొరకు యీ విధంగా (సార్థించుము. ఓ నా (పటువా! నా తల్లితం(డులు నా బాల్యంలో నన్ను దయా రాష్ట్రిపించాలో నీవు కూడా ఆదేవిధంగా వారిపై దయ చూపుము. మీ మనసుల్లో యేముందో అల్లాహ్ సంపూర్ణంగా తెలుసు. మీరు వాస్తవంగా సద్గణవంతులైతే అల్లాహ్ క్షమార్థులను తప్పక క్షమించును.

- 3. బంధువుల పబ్ల నీవు నెరవేర్చవలసిన విధి నెరవేర్చుము.
- దీనులపట్ల, మార్గభత్యంలేని బాటసారుల పట్ల నీవు
   నెరవేర్చవలసీన బాధ్యత నెరవేర్చుము.
- 5. నీవు వృధా వృయం చేయకుము. వాస్తవమేమిటంటే వృధా వృయం చేయువారు సైతానులకు సోదరులు, సైతాను తన ప్రభువు పట్ల కృతఘృతగా (పవర్తించెను.

కానీ నీవు దానధర్మాలు చేసే స్థామత లేక నీ ప్రభువు తన దయతో నీకు ప్రసాదించు భాగ్యములు కోరుతూ గడుపుస్థితిలో ఉంటే ఆ పేదవారికి మెత్తగా నచ్చజెప్పుము.

- నీ చేతిని నీ మెడకు వేసి కబ్బుకోవద్దు (అనగా పిసినారితనం చేయవద్దు).
- 7. కానీ నీచేతిని ఫూర్తిగా కూడా తెరవవద్దు (అనగా హద్దు మీరి వృధా వ్యయం చేయపద్దు) అటువంటి పారహాటు చేస్తే నీవు దూషింపబడి పశ్చాత్తాపపడతావు. అతినిశ్చయంగా నీ ప్రభువు తన ఇష్టం వచ్చిన వానికి లెక్కలేనంతగా జీవన భాగ్యములు ప్రసాదించును. మరియు తన ఇష్టం వచ్చిన వానికి మీతంగా ప్రసాదించును. అతి నిశ్చయంగా దేవుడు తన దాసుల వాస్తవాలను గురించి తెలిసినవాడు ఆయన సర్వాన్ని చూస్తున్నాడు.

**00000 ——**ఇస్లాం ట్రియ బోధనలు **———00000** 

- 8. మీరు పేదరికానికి భయపడి మీ పిల్లలను చంపుకోవద్దు. వారికి మరియు మీకు మేమే ఆహారం (పసాదింతుము. పిల్లలను చంపటం అతి నిశ్చయంగా అతి భయంకర పాపం.
  - 9. మీరు వ్యభిచారానికి సమీపంగా కూడా వెళ్ళువద్దు. వ్యభిచారం ఆతి నిర్లజ్ఞకార్యం, మరియు ఆతి దుష్ట కార్యం.
  - 10. అల్లాహ్ నరహత్యను నిషేదించెను. కావున అకారణంగా యొవరినీ హత్యచేయవద్దు. ఎవరైతే దౌర్జన్యంగా హత్య చేయబడునో అతని వారసునికి అత్యంత గొప్ప అధికారం (పతీకారం తీర్చుకునే లేదా మృత పరిహారం తీసుకునే-లేదా- క్షమించే; అధికారం (పసాదించాము. అతను (పతీకారం తీర్చుకోదలచుకుంటే హంతకుని హత్యలో హద్దు మీరకూడదు (హంతకుని తప్ప ఇతరులను శిక్షింపకూడదు). నిశ్చయంగా అతడు (హతుని వారసుడు) సహాయం పాందినాడు.
  - 11. అనాధల సామ్ము సమీపానికి కూడా పోవర్దు. కానీ వారి పట్ల ఆతి మంచి విధంగా స్థవర్తించండి. వారు యుక్త పయస్కులయ్యే పరకు వారి బాగోగులు చూడండి (ఆసగా ఆ తర్వాత వారి సామ్ము వారికప్పగించండి).
  - 12. మీరు చేయు వాగ్దానాలను నెరవేర్చండి. విచారణ దినాన మీ వాగ్దానాల గురించి స్టాన్నింపబడును.
  - 13. మీరు కొలుచునపుడు పూర్తిగా కొలిచే ఇవ్వండి. తూచునపుడు సరియైన బ్రాణు ద్వారా తూనిక వేసీ ఇవ్వండి. ఇదే అతి మంచి విధానం మరియు సత్సల కారణం.
- 14. నీకు తెలియని వాటిని గురించి అంధానుసరణ చేయకుము. వాస్తవమేటిటంటే చెవులు, కనులు, హృదయం; వీటన్నిటి

=ఇస్లాం స్థియ బోధనలు ===== 🕶 🗪 🗪

గురించి (పళయ దినాన (పశ్పింపబడును.

15. నీవు భువిపై అహంకారంతో నడువకుము. నీవు నీ అహంకారం వల్ల భూమిని చీల్చలేవు. మరియు ఎత్తులో పర్వతాలను మించలేవు.

పై పేర్కొన్న దుష్కార్యాలస్నీ సీ (పభవు వద్ద దుష్టకార్యాలుగా ఎంచబడినవి. ఓ (పవక్ష ముహమ్మద్ ఇవియస్నీ మీ (పభువు దైవవాణి ద్వారా మీకు అందజూసిన వివేకపూరిత హతవులు. మీరు అల్లాహ్ కు తోడుగా వేరేయొవరినీ అరాధ్యులుగా ఎంచవడ్డు. అలావేస్తే (అనగా అల్లాహ్ కు సాటి కర్పిస్తే) దూషింపబడి, బహిష్కరింపబడి నరకంలో పారవేయబడతారు.

(ఐఏ య్మిసీయీల్) యీ వాక్యములు 23 నుండి 39 వరకు

అలాగే వాస్తవసద్గుణాలు మరియు సద్గుణవంతుల గురించి దివ్యఖుర్ ఆన్ లో యే విధంగా విశదపరచబడిందో తెలుసుకుందాం; అల్లాహ్ ఈ విధంగా తెలిపెను. తూర్పు పడమర దిశలకు అభిముఖంకావటం ఒక్కోటే సత్కార్యం కాదు. వాస్తవానికి ఈ కింది సద్గుణాలు కలిగి ఉండటమే అసలు సత్కార్యం. ఆ సద్గుణాలు గల సద్గుణులు యొవరంటే; వారు అల్లాహ్ యందు, అంతిమ దినమందు, దైవదూతలయందు, దైవ గ్రంథమునందు దైవ్యపవక్తలయందు విశ్వాసం కలిగి ఉంటారు. వారు తమకు డబ్బు అవసరం ఉన్నప్పటికీ బంధువుల కొరకు, బాటసారులకొరకు, బిచ్చగాళ్ళకొరకు, జానిసలకు స్వేచ్ఛ కల్పించుట కొరకు తమ ధనం దాన రూపంలో వెచ్చిస్తారు. వారు సమాజ్ (దైవారాధన) స్థాపనము చేయుదురు, జకాత్ (ధర్మ దానం) చెల్లించెదరు. మరియు వారు వాగ్దాసము చేసిన తర్వాత తమ వాగ్దాసములను నెరవేరుస్తారు. వారు లేమియిందు. కష్టబాధలయందు, ధర్మయుద్ద

సమయాన ఓర్పు, సహన స్థిరత్వాలతో స్థపర్తిస్తారు. పీరే యదార్థ సత్యవిశ్వాసులు, మరియు పీరే అసలు దైవభక్తులు. (ఆల్బ ఖరహ్ : 177).

కావున అల్లాక్ సు గురించిన విధులు మరియు లోటి మానవుల గురించిన బాధ్యతలు నెరవేర్చటమే అసలు సత్కార్యమని పై వాక్యం ద్వారా స్పష్టమవుతోంది. మరొక విధంగా చెప్పాలంటే సర్వసత్య విశ్వాసాలు, సర్వసత్కార్యాలు మరియు సర్వసద్గుణాలు ఒకే ఒక వాక్యంలో సమకూర్చబడినవి.

ఇక దివ్యఘర్ ఆన్లో పేర్కొనబడిన కొన్ని ఉత్తమ ఇస్లామీయ బోధనలు తెలుసుకుందాం: సత్యం పలకాలి, సద్బోధన చేయారి క్షమిస్తూ ఉండారి, అల్లాహ్ నే సమ్ముకోవారి. సహనంతో ఉండాబి అల్హాహ్ కు ధన్నవాదాలు అర్పిస్తూ ఉండాలి. ఇస్ట్రాంపె స్థిరంగా ఉండారి, అల్లాహ్ మార్గంలో (పాణాలు ధారపోయారి, దానధర్మాలు చేయాలి. పిసీవారితనం ఉండకూడదు. దుబారా ఖర్పు చేయకూడదు; బంధువులు, చుట్టాలు , అనాధలు, పేదలు, ఇరుగు పారుగు వారు మొదలగు వారందరిపట్ల మంచిగా (పవర్తించాలి; పేద బాటసారులు, యాచకులు మరియు పేద బంధువులకు సహాయం చేయాలి; బానిసలు మరియు శెదీలపల్ల సరిగా వ్యవహరించాలి, గర్వించరాదు, వాగ్దానాలు నెరవేర్చాలి, ఆడినమాట తప్పరాదు, ఎల్లప్పుడూ మంచిమాటలే పలకాలి, పరస్పరం స్నేహాన్ని పెంచాలి, యెవరినీ తిట్టరాదు. అవహేళన చేయరాదు, తప్పుడు పేర్లతో పిలువరాదు, తల్లితం(డుల వారికి విదేయతగా ఉండాలి, పరస్పరం సేవచేయారి. మేలుకోరుతూ ఉండాలి, సత్యసాక్ష్యం పలకాలి, న్యాయంగా (పవర్తించాలి, సాక్ట్యాన్ని దాచకూడదు; సున్నితంగా, సరళంగా 🎐 మాట్లాడాలి, అహంకారంతో నడవకూడదు. శాంత్రికె కృషిచేయాలి, 🕶 🕶 ఇస్లాం స్ట్రియ బోధనలు 🚤 🗬 🗣 🗣

ఐకమత్యంగా ఉండాలి, తోటి ముస్లిం పట్ల సొంతసోదరులుగా (పవర్తించాలి, సర్వమానవాళిని సోదరులుగా భావించాలి, ధర్మనమ్మతమైన రీతిలో స్వయంగా సంపాదించాలి. యాచించడాన్ని హీసంగా భావించి దానికి దూరంగా ఉండాలి; సత్కార్యబోధస, దుష్కార్య నివారణ చేయాలి, సంతానాన్ని చంపుకోరాదు, ఆత్మహత్య చేసుకోరాదు, యెవరినీ హత్య చేయకూడదు, అనాధలను పోషించారి, వారి సామ్మును వారి కొరకు భదపరవాలి; తూకంలో, కొలతల్లో హెచ్చు తగ్గులు చేయకూడదు, దుర్మార్గం చేయకూడదు, లజ్జు విహీసతకు దూరంగా ఉండారి, అక్టీలపనులు చేయరాదు. అటువంటి పసులు చేసేవారిని వారించాలి.వ్యభిచారం చేయకూడదు. దృష్టి ్రకిందికుండాలి, అసుమతి లేకుండా ఇతరుల గృహాల్లో ్రపవేశించకూడదు, నిండు దుస్తులు ధరించాలి (స్ట్రీలు పరదాకూడా ేయాలి) మోసం, దగా చేయకూడదు; దృష్టిని, చెవులను, మససుసు అదుపులో ఉంచుకోవాలి, సత్కార్యాలు చేయాలి, పృధాపసులు చేయరాదు. స్వార్థత్యాగం చేయాలి. శతృవులను క్షమించారి, అపకారులకుపకారం చేయారి, అనవసరంగా , అతిగా కోపగించకూడదు, ఎదుటే వారిని గౌరవించి మాట్లాడాలి. ముస్లింమేతరుల విగ్రహాలసు విమర్శించరాదు. నిందించరాదు; ఇతరులకు చేసినమేలు చెప్పి దెప్పి పాడవరాదు; ఆత్మస్తుతి చేసుకోరాదు; దుష్కార్యాలకు, దుశ్చేష్టలకు దూరంగా ఉండాలి దొంగతనాలు, దొపిడీలు చేయరాదు, ఆక్రమంగా ఇతరులసామ్ము, ఆస్త్రి ఆ క్రమించుకోరాదు; దైవభక్తి, పవి(తత, సత్శీలతలతో ఉండారి; తన గొప్పలు చెప్పుకోరాదు. అతి స్థాంతంగా తీవిగా నడవారి, సమావేశాల్లో కూడా స్పత్పవర్తనతో వ్యవహరించాలి. 🏮 బలహీ నులకు, నిస్సహాయులకు,అసమర్థులకు మరియు ప్రేలకు 🤦 ఉపకారం చేయారి, వారికి తోడ్పడాలి (స్ట్రీవైతే తన భర్తకు 💳 ఇస్లాం స్థియ బోధనలు 💳

విధేయతగా ఉండాలి; పురుష్మడెతే తన భార్యను గురించిన 👵 బాధ్యతలు నిర్వర్తించాలి. అసత్యప్రమాణాలు చేయరాదు; చాడీలు చెప్పరాదు, అపనిందలు మోపరాదు; శరీరాన్ని, గుప్తఅవయవాలను యెల్లప్పుడూ దాచి ఉండారి; దేవునిభాగ్యాలను వ్యక్తపర్చారి, యాచకులను చీదరించుకోరాదు. అనాధలను గద్దించరాదు, పరదూషణ చేయకూడదు; అనుమానించరాదు, చేసుకోరాదు, అందరిపై దయ తలచాలి, సంకల్పకుడ్డితో ఉండాలి, ఏ పనియై నాసరే పరుల పాగడ్డల కోసం, మెప్పుకోసం చేయరాదు. ఎవరైన అప్పడిగితే ఇవ్వారి. అప్పు తీర్చలేకపోయిన వారిని క్షమించాలి; పడ్డీ, లంచం తీసుకోరాదు; యుద్దరంగంలో వెనుతిరగకూడదు, స్థిరంగా ఉండారి, దైర్యసాహసాలతో (పవర్తించారి, మత్తుపానీయాలు (తాగరాదు, జూదమాడరాదు. పస్తులున్నవారి కడుపునింపాలి, అంతరంగిక, బహీరంగ అన్ని విధాల నిర్లజ్ఞకార్యాలకు దూరంగా ఉండాలి. ధనాన్ని ్రపేమించకూడదు. దౌర్జన్యాన్ని నివారించాలి, ఇతరులను నిర్లక్ష్యం చేయరాదు. పాపాలకు అతి దూరంగా ఉండారి, పరస్పర సద్బోధన చేసుకుంటూ ఉండారి. రసత్య సంధతతలో వ్యవహరించాలి.

ఇక దైవ (పవక్త ముహమ్మద్ (స్వల్లల్లాను అలెస్ట్ వసల్లం) గారి (పవచనాల్లో పేర్కొనబడిన కొన్ని ఉత్తమ ఇస్లామీయ బోధనలు తెలుసుకుందాం; బంధువులతో బంధుత్వం కలిగిఉండారి. పిల్లలను (పేమించారి. పెద్దలను గౌరవించారి. తన కొరకు కోరుకునేదే ఇతరులకొరకు కూడా కోరారి. ఇరుగుపారుగు వారితో మంచిగా (పవర్తించారి. బానిసలను క్షమించారి. భార్యాబిడ్డలను బాగుగా పోషించారి. విధవలకు సహాయపడారి. గుడ్డివారికి చేయూత నివ్వారి. సర్వమానవాళి మేలుకోరారి, ఇతరులకుపయోగపడారి, అప్పిచ్చిన వారిని గౌరవించారి.

💳 ఇస్టాం స్థిపియ బోధనలు 💳

విన్నవించుకునేవారి విన్నపాలు వినారి. పశువులపై కూడా దయతలచాలి., సహాయకులకు కృతజ్ఞతలు తెలుపుకోవాలి. రోగులను పరామర్శించాలి, వారి సేవచేయాలి. అసూయపడరాదు. తమనాయకునికివిథేయులుగా ఉండాలి. సత్కార్యాలు శాశ్వతంగా తీయగా చేస్తూ పుండాలి. కఠిసంగా కాక సంస్కారవంతులుగా ఉండారి. కోపాన్ని అదుపులో ఉంచారి. కులవంశాల గొప్పతసంపె గర్వించకూడదు. ఇతరుల గృహాల్లో తొంగిచూడరాదు. తసతో పాటు ఇతరులకొరకుకూడా (పార్థించాలి. అల్లాహ్ (పసాదించిన దానితోనే సంతృప్తిపడాలి. తన తప్పులగురించి అల్లాహ్ సన్నిధిన క్షమాపణ వేడుకుంటూ ఉండారి. చేసిన తప్పులను బహిరంగ పర్చకూడదు. ఇతరుల లోపాలను రహస్యంగా ఉంచాలి. ఆతిగా సవ్వకూడదు. అతిహాస్యం చేయకూడదు. రహస్యాన్ని రహస్యంగానే ఉంచాలి. ముఖస్తుతి చేయరాదు. అణకువ, వినయాలతో వ్యవహరించారి. పక్షసాతం ఉండరాదు. ఇతరుల సుఖ దుఃఖాల్లో పాలుపంచుకోవాలి. దురాశ ఉండరాదు. విధిరాత నంగీకరించాలి. మరణించిన వారిపె శోకాలు పెట్టటం, అరుస్తూ ఏడ్పటం నిషేదం. పరస్పరం పోట్లాడుకోరాదు. శతృవులమధ్య సంధిచేయించాలి. ఒక ముస్లిం మరొక ముస్లింతో మూడు దినాలకంటే యెక్కువగా మాట్లాడకుండా ఉండరాదు. కపటత్వం వుండరాదు. బంధుమి(తులతో కలిసిమెలసి ఉండాలి. ముస్లింలు పరస్పరం సలాము చేసుకోవారి, కరచాలనం చేసుకోవారి భుజించటం, (తాగటం, ధరించటం, ని(దించటం,. లేవటం, కలపటం, మొదలగు వివిధ జీవనరంగాలలో ఇస్లాం ఆదేశాలను పూర్తిగా పాటించారి. (స్త్రీలు కూడా తమ బాధ్యతలు తెలుసుకుని వాటిని సంపూర్ణంగా నిర్వర్తించాలి.

సారాంశమేమిటంటే యొవరైతే సత్య విశానాలు,

ఇస్లాం ప్రాయ బోధనలు ——— 🗪 🗪

సత్కార్యాలు మరియు సద్వణాలయందు ఔన్నత్యం కలిగి ఉండునో, అతనికి అల్లాహ్ సమక్షాన కూడా ఉన్నత స్థానమే లభించును.

"సలామ్" సదాచార వివరాలు: ముస్లింలు పరస్పరం ఎదురైనపుడు కరిసినపుడు ఆసందంలో పందనాపూర్వకంగా, పేలుకోరుతూ ఎదుటివాని కొరకు (పార్టిస్తూ "అస్సలాము అలైకుం" అని పరికితే ఎదుటి ముస్లిం దానికి జవాబుగా "ప అలైకు ముస్సలాం" అని పలకారి . ఇది ఇస్లాం బోధించిన సదాచారం. దైవ (పవక్త ముహమ్మద్ (స్వల్లల్లనూ అలైగా వసల్లం) ఈ విధంగా ఉపదేశించారు. మీరు విశ్వాసులు కానంతవరకు స్వర్గంలో (పవేశించలేరు. మీరు పరస్పరం (పేమించినంతవరకు విశ్వసులు కాలేరు. మీ మధ్య పరస్పరం (పేమించినంతవరకు ఆక విధానం తెలుపుతాను. అదేమిటంటే మీరు పరస్పరం అత్యధికంగా "సలాము" చేసుకుంటూ ఉండండి." (ముస్లిం)

మరొక ప్రవచనంలో దైవ ప్రవక్తగారు ఇలా తెలిపారు. ప్రతి ముస్లిం తన తోటి ముస్లిం గురించి ఆరు బాధ్యతలు నెరవేర్సాలి. 1. అనారోగ్యంగా ఉంటే అతన్ని పరామర్శించాలి. 2. అతను మరణిస్తే అతని శవపేటికకు తోడుగా వెళ్ళాలి (అనగా మృతునిఖనన సంస్కారములయందు తోడ్పడాలి). 3. అతను ఆహ్వానిస్తే స్వీకరించాలి (లేదా రక్షించమని పిలిస్తే వెంటే చేరుకుని ఆతన్ని రక్షించాలి). 4. కలిసినపుడు సలాము చేయాలి. 5. అతను తుమ్మి "ఆల్ హమ్దులిల్లాకా" అంటే దానికి జవాబుగా "యర్ హముకల్లాకా" అని పలకాలి. 6. అతని ప్రత్యక్షంలోను, పరోక్షంలోను, అతని మేలు కోరాలి. (ససాయా)

"సలాం" అను పదంలో అతి గొప్ప శుభభాగ్యాల 🏚

=ఇస్లాం ప్రామంతో ధనలు=======

భావార్థాలు ఇమిడి ఉన్నాయి. దానిలర్థం యేమనగా అల్లాహ్ నిస్సు, నీ ధనమాన్రపాణాలను, నీ కుటుంబీకులను, నీ బంధుపులను, నీధర్మాన్ని నీ విశ్వాసాన్ని , ఇహపరలో కాల్లో సర్వవిధాలా సురక్షితంగా ఉంచుగాక, నేను మనస్సూర్తిగా నీ పేలు కోరుచున్నాను. నీ పట్ల నా మనస్సులో యెటుసంటి దుష్ట సంకల్పమూ లేదు.

దివ్యఖుర్ఆన్ తెలుపునదేమనగా ముస్లింల మరణ సమయాన వారి ఆత్మను గొనిపోవుటకు పచ్చు దేవదూతలు వారి సలాములు చేస్కి స్వర్గకుభసందేశమిచ్చి వారి ఆత్మలను దేవుని అతిధ్యగృహములోనికి తీసుకుపోతారు (నహల్ 131, 32)

దివ్యఖుర్ఆన్లోని మరొక వాక్యం స్థాకారం దేవదూతలు స్పర్గద్పారాల పెద్ద నిలబడి సజ్జసులకు సలాము చేస్తూ స్పర్గ స్థాకారకు వారికి సుస్వాగతం పలుకులారు. (జమర్ :

అదే విధంగా, నజ్జసులు స్పర్గంలో (పవేశించిస తర్వాత కూడా దైవదూతలు వారికి సలాములు చేస్తారు. (రఆద్ : 23)

మనందరి దేవుడైన అల్లాహ్ స్వర్గవాసులకు తన సలాము వినిపించును. (యాసీన్ : 58)

మనం మన ఇంట్లో (పవేశించడానికి ముసుపు సలాము వేస్కిపవేశించాలి. (మార్ : 61). ఒకవేళ ఇతరుల యింటికి వెళ్ళే అవసరం వస్తే ముందు సలాము చేసి, ఆ యింటి వారి అనుమతి తీసుకుని , వారు లోనికి రమ్మంటేనే లోపలికి వెళ్ళాలి. (మార్ :27)

అంతేకాక మనం మార్గం గుండా పోవునపుడు చిన్నపిల్లలు

=ఇస్లాం ప్రయ బోధసలు =====

యెదురైతే వారికి కూడా సలాము చేయారి. (బుఖారీ, ముస్లిం). అదేవిధంగా అవనరానుసారం స్ట్రీలు పుఠ్రమలకు, పుఠ్రమలు స్ట్రీలకు సలాము చేయవచ్చు. (ఆర్ఆదబుల్ ముస్తర్).

అలాగే ఉత్తరాల్లో కూడా సలాము (నాయటం సదాచారం, సలాము నోటిలో పలకాలి గానీ చేతి సంజ్ఞలలోకాదు. కానీ యొవరైనా దూరంగా ఉంటే, అతనికి విలబడదనుకుంటే సలాము నోటిలో పలుకుతూ, చేల్తో సంజ్ఞ చేయవచ్చు. మరొక విషయమేమీటంటే చిన్నవయస్కులు పెద్దవయస్కులకు; చిన్న సమూహం పెద్దసమూహనికి; నాహనంపై పోవువాడు సడచువానికి; సడిచి పోవుచున్న వ్యక్తి కూర్చున్న వ్యక్తికి (పారంభ సలాము చేయాలి. మరియు యొదుటివారు దానికి జవాబుగా (పతి సలాము చేయాలి. (అదబెము(ఫద్-బుఖారీ)

ఇంకొక విషయమేమిటంటే ఏదైనా సభలో, సమావేశంలో (పరేశించినపుడు సలాము చేయాలి. అంతేకాకా ఆ సమావేశం సుండి వెడలుసపుడు కూడా సలాము చేయాలి. కానీ సమాశంలో ఎవరైనా ఒక (పత్యేక వృక్తికి కాకుండా అందరికీ కలిపి సలాము చేయాలి. ఎవరైనా (పయాణంచేసి వెళ్ళు ఉంటే వాళ్ళచేత తన ఒండు మిత్రుల కొరకు సలాము చేరచేయమని చెప్పి పంపించవచ్చు.

ఇప్పుడెక (పపవనంలోని కొన్ని ముఖ్యబోధనలు తెలుసుకుండాం, దైవ్రపవక్త ఒకసారి ఇలా పలికారు, "మీరు మార్గములలో కూర్చోవద్దు" ఆయన అనువరులిలా పలికారు, ఓ దైవ్రపవక్తా! మార్గాల కిరువైపుల కాకపోతే ఇక మాకు కూర్చోడానికి వేరే స్థలము లేదుకదా; అపుడు దైవ్రపవక్త ముహమ్మడ్ యిలా పలికారు. "అయితే మార్గవిధులు నెరవేర్చండి."

్రకిందకుంచుకోవాలి యెవరిసీ బాధెపెట్టకూడదు, సలాము చేయువారికి జవాబివ్వారి, సత్కార్య బోధన చేయాలి. దుష్కార్యనివారణ చేయాలి. (బుఖారీ, ముస్లిం)

ఇంకొక విషయంయేమిటంటే ఎవైదెనా "అస్సలాము అలైకుం" అని పరికి సలాము చేస్తే దానికి జనాబుగా సలాము పలుకుతూ మరికొన్ని (పార్థనా పదాలు కరిపి పరికితే పుణ్యం కూడా యెక్కవ లభిస్తుంది. ఈ పదాలు సలాము, (పతి సలాము రెంటిలో కూడా యెక్కువ చేయవచ్చు. ఉదాహరణకు : "అస్సలాము అలైకుం పరహ్మతు ల్లాహీ వబరకాతుహు" దీనికి జనాబు : "వ అలెకుము స్సలాం పరహ్మతుల్లాహ్ వ బరకాతుహు".

అలాగే పరస్పరం కలిసినపుడు మొదట సలాములు పలికి తర్వాత మాల్లాడటం (పారంభించాలి.

ఒక గమన్నార్ల విషయం యేమిటంటే ముస్లింలు తమ తోటి ముస్లింల కొరకు సలాము చేయవచ్చుగానీ ముస్లింయేతురుల కొరకు సలాము చేయరాదు. వారికొరకు వేరే పడాలు ఉపయోగించవచ్చు. లేదా సంజ్ఞచేయవచ్చుగానీ వారికొరకు "అస్పలాము అలైకుం" అను పదాలు ఉపయోగించరాదు. సత్య దైవ్యపవక్త ముహమ్మర్ (స్వల్లల్లానా అలైవిహ్ వసల్లం) ముస్లిమేతర రాజ్యాధిపతులకు ఇస్లామీయ సందేశం పంపుతూ ఉత్తరం ప్రవాయునపుడు సలాము కొరకు ఈ (కింది పదాలు ఉపయోగించేవారు "సలామున్ అలా మనిత్తబలల్ హుదా" (అనగా ఎవరైతే సన్మార్గమును అనుసరింతురో వారికి కుథం కలుగుగాక). కానీ ఒకే సభలో ఉన్నప్పుడు సలాము పలకటం కోసం "అస్సలాము అలైకుం" అని పలకవచ్చు( ఆదబెము(ఫర్)

మరొక ముఖ్య విషయమేమిటంటే సలాము చేసిన

=ఇస్లాం స్థియ బోధనలు======

తర్వాత మానాభిమానాలు వ్యక్తం చేస్తూ కరచాలనం చేయాలి. కరచాలనం వలన సలాము ఆచారం పరిపూర్ణమవుతుంది. మరియు వారి పాపాలు సమసిపోతాయి. కానీ పర్మస్తే పురుషులు కరచాలనం చేసుకోరాదు.

సలాము తర్వాత కరచాలనం చేయువ్యక్తి తన కుడిచేల్తో కరచాలనం చేయాలి. ఎదుటి వ్యక్తి కూడా తన కుడి చేత్తోనే కరచాలనం స్వీరించాలి.(బుఖారీ, ముస్లిం, అహ్మద్).

## ఏక దెవారాధనా విశ్వాసం

ఒక ముఖ్యపక్ష: సర్వ మానవాళి సృష్టికి కారణం యేమిట! ఈ ప్రక్నకు జవాబు స్వయంగా అల్లాహ్ ఈ విధంగా తెలిపెను. సర్వజిన్నులు మరియు సర్వమానవులు నన్ను ఆరాధించుట కొరకే నేను వారిని సృజించాను. (జారియాత్ 56) పవిత్ర ఖుర్ఆన్ ల్ ఆరాధన అనే పదం పేర్కొన్న ప్రతిచోట దాని యర్థం ఏకదైవారాధన అవుతుంది. డీని వల్ల వ్యక్తమయ్యేదేమిటంటే సర్వారాధనలు యెటువంటే సాటీ లేని ఒక్కి అల్లాహ్ కే అంకితం చేయాలి. ఇదే విషయం పవిత్రఖుర్ఆన్ లో ఇలా మరింత స్పష్టంగా పేర్కొనబడింది, అల్లాహ్ కారాధించడండి. ఆయనకు యే వీధమైన సాటీ కర్పించకండి (నిసా : 36)

దైవ్రపక్తలందరి సందేశల సారాంశం యిదే" ఓ నాజాతికి చెందిన స్థపజాలా! అల్లహ్ చే ఆరాధించండి. మీకొరకు ఆయన తప్ప ఇతర ఆరాధ్యులెవరూ లేరు. అల్లహ్ తప్ప వేరే ఇతరులెవరిని ఆరాధించవద్దు (అఅరాఫ్ : 59)

సర్వదెవ స్రవక్షలనేత, సర్పలోక నాయకులు మరియు సర్ప సృష్టిరాశులకు గర్పకారణమైన అంతిమ దెవస్రపక్ష మహమ్మద్ (స్పల్లల్లానా) అలోగా వసల్లం) గారికి కూడా యేక దెవారాధనా సందేశమే స్రసాదింపబడింది. అల్లాహ్ పవిత్రఖర్ ఆన్ ద్వారా ఆయన కిలా తెలిపెను (ఓ దైవ స్రపక్ష) ఇలా పలుకుము: ఓ స్థజలారా! నేను అల్లాహ్ సమక్షం నుండి మీ అందరి కొరకు పంపబడిన స్థపక్షను, భూమ్యాకాశాల సర్పాధికారం ఆయనకే ఉంది. ఆయన తప్ప వేరే ఆరాధ్యులెవరూ లేరు ఆయనే జీవితం స్థపిసిసించును. మరియు ఆయనే మృత్యువునిచ్చును. కావున అల్లాహ్ యందు మరియు ఆయన స్థపక్ష యందు విశ్వసం

💠 🗘 🗘 🚤 ఇస్లాం ్రపీయ బోధనలు ===== 🗘 🗘 🗘 🕳

ఉంచండి (ఆఆరాఫ:158)

ఏక వెవారాధన ఆనగా సంకల్ప శుద్ధి, (పేమ, వినయం సమ్మకం, ఆశ, భక్తి కలిగి ఉంటే ఒక్క అల్లాహ్ చే ఆరాధించాలి మరియు (సార్థించాలి. అన్ని విధాల ఆరాధనలూ అల్లాహ్ కొరకే అంకేతం చేయాలిగానీ, అందువేరే యొపరికే ఖాగం ఉంచరాదు.

ఏక దెవారాధన కోసమే అల్లాహ్ సర్వరాఖలను సృజించెను, దాని స్థానారం కోసమే తన స్థాపక్షలను స్థాభవింపజేసెను మరియు తన స్థారములను అవతరింపజేసెను. దానివల్లనే విశ్వాసులు మరియు అవిశ్వాసుల మధ్య వృత్యాసం తెలియవస్తుంది. ఏకదెవారాధకులు విశ్వాసులుగా పరిగణింపబడి స్వర్గార్హులవుతారు. బహుదెవారాధకులు అవిశ్వానులుగా వరిగణింపబడి సరకార్యలవుతారు.

ఒకవైపు ఏకదైనారాధన వైపు ఆహ్వానిన్నూ , మరొకవైపు బహుదైనారాధనకు అతిదూరంగా ఉండమని దివ్యఖుర్ఆన్ లో పలుమోట్ల తెలుపబడింది. అల్లాహ్ దివ్యఖుర్ఆన్ లో పడ్డెనిమిదిమంది పరిశుద్ధ స్థ్రపక్షల పేర్లు స్ట్రప్రావించి, అంతటి గొప్ప స్థ్రవక్షలైనా సరే, ఒక వేళ నారు బహుదైనారాధనకు పాల్పడితే నారి సత్కార్యాలన్నీ సర్వదా వృధా వేయబడతాయని హెచ్చరించెను, (ఆన్ఆం , 89)

మనం మన జీవిత కాలంలోనే మన సృష్టి రహస్యాన్ని మరియు ఏక దైవారాధనా ఆవశ్యకతను తెలుసుకోవాలి. ఈ తాత్కాలిక ఇహలోక జీవితం తర్వాత శాశ్వత పరలోక జీవితంలో ఆడుగుపెట్టకతప్పదు. ఏకదైవారాధనా విశ్వసంపై స్థీరంగా ఉండి పరలోకంలో (పవేశించిన వారికి లభించే నుఖాలకు అంతు ఉండదు. బమాదైవారాధన విశ్వసం కలిగి ఉండి పరలోకంలో

💳 ఇస్లాం (పియ బోధనలు 💳

(పవేశించిన వారికి దుఖపరం పరమండి విముక్తి లభించదు. దివ్యఖర్ఆన్ లోని ఈ హెచ్చరికను గమనించండి ఎవరైతే అల్లాహ్ సాటి కర్పింతురో, అల్లాహ్ వారి కొరకు స్పర్గపవేశాన్ని నిషేధించెను, అంతేగాక సరకమే వారికి స్థిరనివాసంగా ఉంటుంది.

అరాధనకు ఆరబీ పదం "ఇబాదత్", ఇబాదత్ అంటే అత్యంత అణకువ మరియు వినయం, ఇస్లామీయ పరిభాషలో ఇబాదత్ అంటే అత్యంత (పేమ, వినయం, భక్తి కలిగి అల్లాహ్సు ఆరాధించటం.

ఆరాధన నాలుగు విధాలుగా ఉంటుంది. 1. వైశ్వాసిక ఆరాధన 2. శాబ్దిక ఆరాధన 3. శారీరక ఆరాధన 4. ధన వ్యయ రూప ఆరాధన. కావున అన్ని విధాల ఆరాధనలూ అల్లాహ్ కొరకే అంకితం చేయటం మనందరి విధి.

ఇక ఆరాధన యొక్క కొన్ని రకాలు తెలుసుకుందాం. పూజ, గౌరవ భావంతో వంగటం, సాష్టాంగ పడటం, ప్రదక్షిణ చేయటం, మొక్కుబడులు మొక్కుకోవటం, జంతువులు బలివ్వటం, శరణువేడటం, నమ్ముకోవటం, మొదలగు ఇవన్నీ ఆరాధన కిందికే వస్తాయి. కానీ పీటన్నిటీనీ అల్లాహ్ కొరకు అంకితం చేయటమే మనందరి కర్తవ్యం, ఈ విషయాన్నే ఈ కింద వివరంగా తెలుసుకుందాం.

1. గౌరవ భావంతో వంగటం, సాష్టాంగపడటం: అల్లహ్ ఇల బోధించెను. ఓ విశ్వాసులారా! అల్లహ్ కొరకు గౌరవభావంతో వంగండి, అల్లహ్ కొరకే సాష్టాంగం చేయండి, అల్లహ్మే ఆరాధించండి, మరియు సత్కార్యాలు చేయండి. వాటి వల్ల మీరు కృతార్థులు కాగలరు. (హజ్ : 77)

ఇస్లాం ప్రాయ బోధనలు =====

2. నమాజ్, త్యాగము బల్: అల్లాహ్ ఇలా తిలించిను. ఓ స్థవక్తా! ఈ విధంగా స్థకటించుము. నానమాజ్ (స్టార్థన), నాత్యాగము (బల్), నా జీవితము, నా మరణము - అన్నీ అతి నిశ్చయముగా - సర్వలోక పాలక పోషక రక్షకుడైన అల్లాహ్ కే అంకితం, అతనికెవరూ సాటిలేరు. నాకు ఇదే అదేశమిక్పబడింది. నేను మొట్ట మొదటి ముస్లింను, విధేయుడను (ఆన్ఆం:162,163).

దైవ్రపవక్త ఇలా హెచ్చరించారు. అల్లాహ్ తప్ప ఇతరులపేర బలిచ్చు వానిని అల్లాహ్ శపించి నాశనం చేయుగాక. (ముస్లిం)

మొక్కుబడులు , (పదక్షిణాలు: దివృఖుర్ఆన్లో ఇలా పేర్కొనబడింది. ముస్లింలు అల్లాహ్ పేర చేసిన మొక్కుబడులు పూర్తి చేయారి, మరియు అల్లాహ్ యొక్క అతి పాచీన గృహమైన కాబాకు (పదక్షిణాలు చేయారి. (హజ్ 29) అనగా అల్లాహ్ తప్ప ఇతరుల పేర మొక్కుబడులు చేయరాదు. పవిత్ర కాబాగృహం తప్ప వేరేయే వస్తువుకూ ప్రదక్షణ చేయటం; (పతిమలకు, సమాధులకు ప్రదక్షణలు ేయటం నిషేదం, మహాపాపం, అంతేకాక ప్రతిమల పేర, సమాధుల పేర ఆస్తులు బ్రాయటం, ఆ ఆస్తుల ఆదాయం వాటి పేర (వాయటంకూడా మహాసాప కార్యమే. ఎవరైనా అల్లాహ్ తప్ప యితరుల పేర యేదెనా మొక్కుకుని వుంటే ఆ మొక్కుబడిని పూర్తి చేయరాదు. ఆది పాపమని తెలిసిన వెంటనే అల్లహ్ సమక్షాన క్రమాపణ వేడుకోవాలి. మరియు పవిత్ర పదం " లా ఇలాహ ఇల్లల్లాహు ముహమ్మదుర్రసూలుల్లాహ్" పఠించి తన విశ్వాసం నిర్దారణ చేసుకోవారి. కానీ పాపకార్యమని తెలిసికూడా యొవరెనా ఇతరుల పేర మొక్కుబడులు చేస్తే

💳 ఇస్లాం స్థియ బోధనలు💳

అతడు ఇస్లాం ధర్మం నుండి బహిష్కరింపబడిన వాడవుతాడు.

- 4. (పమాణం చేయటం: దైవ్రపక్త ముహమ్మద్ (స్వల్లల్లాపు అలైహ్ వ సల్లం) ఈ విధంగా తెలిపారు: అల్లాహ్ పేర గాక యితరుల పేర (పమాణం చేయువారు బహుదైవారాధకులు మరియు దెవ తిరస్కారులు అవుతారు.
- 5. సహాయం వేడుకోవటం: దివ్యఖుర్ఆన్ బోధనను గమనించండి, (పతి ముస్లిం ఈ విధంగా పఠించాలి. ఓ అల్లాహ్ నిన్నే ఆరాధించుచున్నాము మరియు నీ సన్నిధినే సహాయం వేడుకొనుచున్నాము. (సూరయే ఫాతిహ)
- 6. భయభక్తులు కలగి ఉండటం: దివ్యఘర్ఆన్లో అల్లాహ్ ఇలా ఆదేశించెను: మీరు వాస్త్రవ విశ్వాసులైతే నాపట్ల భయభక్తులు కరిగి ఉండండి. (ఆరి ఇమ్రాన్ 175)
- 7. శరణు వేడుకోవటం: దివ్యఖుర్ఆన్ లో అల్లాహ్ ఈ విధంగా హెచ్చరించెను. అల్లాహ్ నిడిచి లాభనష్టాలు చేకూర్చలేని వాటిని పూజించకు, వాటిని శరణు వేడకు, ఒకవేళ నీవలా చేస్తే నీవు కూడా దుష్టుల్లో (అల్లాహ్ కు సాటి కర్పించువారిలో) లెక్కింపబడతావు.

యూసుస్: 106)

అల్లాహ్ తప్ప ఆరాధింపబడే ఇతరములన్నీ స్థిరత్వంలేని ఆ శక్తులని ఈ క్రింది వాక్యం స్పష్టపరుస్తుంది. అల్లాహ్ నీకు కీడు చేయాలనుకుంటే, స్వయంగా అల్లాహ్ తప్ప వేరే యెవరూ ఆ బాధను నిరోధించలేరు. అల్లాహ్ నీకు మేలు చేయాలనుకుంటే దాన్నెవరూ నివారించలేరు. (యూసుస్ : 107)

=ఇస్లాం ప్రియ బోధనలు ====== 00000

900

అలాగే బహు దైవారాధనను ఖండించే మరొక వాక్యాన్ని గమనించండి. ఎవరైతే అల్లహ్ను విడిచి (పళయ దినంవరకు యొంత పూజించినా, పిలిచినా జవాబివ్వలేని వారిని పూజిస్తారో, వారిని మించిన మార్గభమ్మలు వేరే యొవరు కాగలరు; మరియు తమకు జరిగిన పూజలగురించి ఆ తప్పుడు ఆరాధ్యులకు యేమీ తెలియదు. అంతేకాక (పళయ దినాన అందరూ సమాధులనుండి లేచి అల్లహ్ సమక్షాన హాజరైనపడు ఆతప్పుడు ఆరాధ్యలు తమ ఆరాధకులకు శతృవులై, వారి ఆరాధనాపూజలను నిరాకరిస్తారు. (ఆహ్ఖాఫ్, 5,6)

కావున అల్లాహ్ కాక యితరులు కూడా లాభనష్టాలు కలుగజేయగలరిని విశ్వసించేవాడు బహుదైవారాధకుడవుతాడు, అలాగే మృతులను, తన సమీపంలో లేనివారిని అర్థించేవాడు, భయభక్తులతో, నమ్మకంలో నష్ట నివారణైకే, లేదా లాభార్జననై వారిని (పార్థించేవాడు కూడా బహుదెవోపాసకుడవుతాడు. అలాగే యితరుల శరణు సహకారాలు వేడుకునేవాడు, వారి సహాయంలో సంతానం కోరేవాడు కూడా బహుదెవోపాసకుడవుతాడు ఎందుకంటే ఆ సర్వకార్యాలశక్తి అల్లాహ్ ఒక్కనికే ఉంది. సజీవులు నిర్జీవులను వేడుకోవటం అజ్జానం అవుతుంది. సమాధుల్లోని మృతులు యేమీ వినలేరని, వారిని పూజించటం చెవిటివాని ముందు శంఖమాదివోట్లనని దివృఖుర్ఆన్ లో పలుమార్లు పేర్కొనబడింది. (రూం: 52; ఫాత్ఫర్ 22, నమల్; 80)

కావున సమాధుల్లోని మృతులను పూజించటం, లేదా రాతిబొమ్మలను, చేత్తో గీసిన చిత్రపటాలను పూజించటం అతి దిగజారిన అజ్ఞానం కాకపోతే మారేమిటి?

ఇస్లాం (పియ బోధనలు 💳

. బహు దెవారాధన

> అల్లాహ్ను ఆరాధించు ప్రత్యేక విషయములలో ఇతరులకు కూడా భాగం కర్పించటం బహు దైవారాధన అనబడుతుంది: ఉదాహరణకు సాష్టాంగం చేయటం, జంతు బలి, మ్రాక్కుబడి, అవస్నీ అల్లాహ్ సమక్షాన కాక , అల్లాహ్ను విడిచి ఇతరుల కొరకు చేయటమే బహు దైవారాధన అవుతుంది. దీనిగురించి హెచ్చరిస్తూ అల్లాహ్ ఈ విధంగా తెలిపెను. వాస్తవమేమీటంటే అల్లాహ్ బహుదైవారాధనను (అల్లాహ్ సాటి కర్పించడాన్ని) యేనాడూ క్షమించడు. ఈ పాపం తప్ప వేరేయే పాపాన్నైనా సరే తనయిష్టం పచ్చిన వారిగురించి క్షమించును. ఎవరైతే అల్లాహ్ కు సాటి కర్పింతురో వారు వాస్తవంగా దుర్మార్గ భయంకర) మార్గ భష్టతలో మునిగియున్నారు. (నిసా 116)

అంతేకాక బహు దైవారాధన అతి పెద్ద దౌర్జన్యకాండ యని కూడా దివ్యఖుర్ఆన్లో స్పష్టపర్చబడింది. (లుఖ్మాన్ 13)

సర్వ స్థపక్తల ఏకేభావ సందేశమేమిటంటే ఒక్క అల్లాహ్నే ఆరాధించాలి. ఆయనకు యే విధమైన సాటీ కల్పించరాదు. ఆరాధనలన్నీ ఆయనాక్కనికే అంకితం చేయాలి గానీ వేరు యెవరికీ అందు భాగం ఉంచరాదు. (అంబియా :25)

ఈ కింది వాక్యాన్ని కూడా చదవండి, అల్లాహ్ వీడిచి వేరే యెవరినైతే మీరు ప్రార్ధిస్తారో వారందరూ మీ వంటి దాసులే (మీవంటి మామూలు మానవులు మరియు సృష్టి రాఖలు మా(తమే) మీరు వారిని పూజించి మరియు ప్రార్థించి చూడండి. మీరు చేసేపని నిజమైతే వారు మీ ప్రార్థనల నాలకించి మీకు జవాబివ్యారి. (ఆరాఫ్ : 184) మరొక పవిత వాక్యాన్ని గమనించండి : ఓ స్థుజలారా! మీ వివరణైకే ఒక ఉదాహరణ పేర్కొనబడుచున్నది ; (శద్దగా పినండి అల్లాక్ సు విడిచి వేరే యెవర్రినైతే మీరు సార్థించుచున్నారో (ఆ ఆరాధ్యులు విగ్రహాలైనా సరే, అవతారాలైనా సరే, జిన్నులు సెత్తానులైనా సరే, వరీలు సజ్ఞమలైనా సరే) వారందరూ కరిసే ఏకమైనా సరే తమ సంయుక్త శక్తితో కూడా ఒక్కి ఈగనైనా సృజించలేరు. ఆ ఈగను సృజించటం అటుంచండి. ఆ ఈగ యేదైనా వస్తువు వారినుండి తీసుకొని యెగిరిపోతే వారు దాన్ని తిరిగి తీసుకోలేరు. (ఎందుకంటే వారంతటి అశక్తులు) ఈ ఆరాధకులు మరియు ఆరాధ్యులు ఇద్దరూ అశక్తులే. బహు దైవారాధకులు అల్లాక్ పట్ల యెలా గౌరవభావంతో స్థపర్తించాలో అలా స్థపర్తించలేదు. నిశ్చయంగా అల్లాక్ అతి శక్తివంతుడు మహోనన్నతుడు. (హజ్ : 73,74)

అగో చరజ్ఞానం మరియు భవిష్యత్ జ్ఞానం అల్లాహ్ కు మాత్రమే ఉంది. ఆయన కాక ఇతరులకు ఆ జ్ఞానం ఉందని భావించటం కూడా బహుదైవారాధనయే అవుతుంది. ఈ తప్పుడు భావనను ఖండిన్నూ అల్లాహ్ ఇలా పేర్కొనెనుం ఓ స్రవక్తా! ఇలా స్థకటించుము : భూమ్యాకాశాల్లో అల్లాహ్ తప్ప వేరే యెవరికీ అగో చరజ్ఞానం, భవిష్యత్ జ్ఞానం తెలియదు. బహు దైవారాధకులు ఎవరినైతే పూజిస్తున్నారో వారికి స్వయంగా తమ పునరుత్మాన సమయమే తెలియదు.(నమల్ 65)

అత్యంత గొప్ప వ్యక్తులైన దైవ (పవక్తలకు కూడా అగోచర జ్ఞానం తెలియదు. ఈ విషయాన్ని అల్లాహ్ ఇలా విశదపర్చెను. ఓ (పవక్తా ఇలా (పకటించుము : నాకు ఈ నాస్వయం లాభనష్టాల అధికారం కూడా లేదు. అల్లాహ్ ఈ పసాదించిన మేరకు మాత్రమే నాకు శక్తి కలదు. నాకు అగోచర ఈ ఈ స్వారం ఏయ బోధనలు

జ్ఞానం, భవిష్యత్ జ్ఞానం తెలిసి ఉంటే నేను ఆసంఖ్యాక ఖుఖాలు పాంది ఉండేవాడిని, మరియు నాకు యే విధమైన బాధా కలిగేది కాదు. నేను హెచ్చరించువాడను మరియు విశ్వాసులకు శుభ సందేశం ఇచ్చువాడను మా(తమే (అఅరాఫ్:188)

ఇక మరొక దురాచారఖండన గురించి తెలుసుకుందాం. బహు దెవారాధకులు అల్లాహ్ఏతరులు మొక్కుబడులకై తమ సామ్ములనుండి ఒక (పత్యేక భాగం వెచ్చించేవారు. మరియు ఆ తప్పుడు ఆరాధ్యులపేర జంతువులు కోసేవారు. ఈ విధంగా వారిపట్ల తమభక్తి గౌరవాదులు వెల్లడించేవారు. అల్లాహ్ పలుమార్లు ఈ దురాచారాన్ని ఖండించి నిందించెను. (ఆన్ ఆం 156) (సహల్ 57). కావున అల్లాహ్ తప్ప ఇతరులపేర ఏదైనా జంతువు లేదా వస్తువును పుణ్యార్థం అంకితం చేయటం మహాపాపం. అంతేకాక ఆ జంతువు యొక్కి మాంసం తిసటం, ఆవస్తువును తినటం నిషేధం మరియు మహాపాపం, దీని గురించియే అల్లాహ్ ఈ విధంగా తెలిపెసు. అల్లాహ్ నిశ్చయంగా ఈక్రింది వాటిని మీకొరకు నిషేధించెను. తన్ను తాసుగా చచ్చిన జంతువు, ్రపవహించేరక్షం, పందిమాంసం మరియు ఏ జంతుపు లేదా వస్తువుైపై అల్లాహ్ తప్ప ఇతరుల పేరు స్మరించబడిందో ఆ జంతుపు మరియు వస్తువు: ఇవన్సీ నిషేధం కానీ యెవరెనా నిస్సహాయ స్థితిలో, వేరేయేమీ దొరకని సమయాస పెవాటిని మనసుతో కోరకుండా మరియు ఆకలికిమించకుండా తించే అతనికియే పాపమూ కలుగదు. నిశ్చయంగా అల్లాహ్ అతిగొప్ప క్షమించువాడు. అత్యంత దయామయుడు. (బఖరా । 173)

కావున అల్లాహ్ తప్ప ఇతరులోపేర స్థపేర్యకించబడిన జంతువు వస్తువు యేదైనా సరే నిషేధం. దాన్ని తినటం మహాపాపం. ఇటువంటి దురాచారం కొందరు నామ మాత్రవు ప్రాలం ప్రా ముస్లింలలో కూడా కానవస్తుంది. అది వివిధ రూపాల్లో కానవస్తుంది. ఉదాహరణకు : షేఖ్ అబ్దుల్ ఖాదిర్ జీలానీ గారి నియాజ్ (గ్యారహ్మీ). సయ్యద్ అహ్మద్ కబీర్ గారి గోఫు, షేక్, సద్దూపేరిట మేకపోతు, ఇమాం హెసైన్ గారి పేరిట పానకం, పరమాన్నం, బీబీ ఫాతిమా పేరిట సహ్నక్, షేక్ అబ్దుల్ గారి పేరిట చెక్కొరం ఇవన్నీ అల్లహ్ తప్ప ఇతరుల పేర అంకితం చేయబడినవి కాబట్టి వాటిని తినటం, త్రాగటం నిషేధం మరియు మహాపాపం

సామాన్యంగా బహుదైవారాధన రెండు విధాలుగా కానవస్తుంది.

1. కొందరు వ్యక్తులాపేర విగ్రహాలు, (పతిమలు తయారుచేసి వాటిని పూజించటం 2. కొందరు వ్యక్తుల పేర యేదైనా (పదేశాన్ని వృక్షాన్ని, రాయిని కర్రను మరియు అలములను తాజియాలను నియమించుకుని వాటిని పూజించటం, ఈ రెండు రకాల పనులూ పాపకార్యాలే కాబట్టి ఇస్లాం వాటిని నిషేధించింది.

=ఇస్లాం (పియ బోధనలు ===

### విచారణ దివ సిఫ్టారను వివరాలు

ఈలోకంలో సీఫారను రెండు విధాలుగా కానవస్తుంది. 1. హూదా సీఫారను, అనగా రాజు తన ఆస్థానంలోని హూదాగల వ్యక్తి మాట విని అతని హూదాకు గౌరవంగా యేదైనా నేరస్థుడిని క్షమించి విడిచి పెట్టటం, 2. (పేమ పీఫారసు: అనగా రాజు తనకు సీఘయమైన వ్యక్తి మాటవిని తన్నపేమకు భంగంకలుగ్రకుండా యేవరైనా నేరస్థుడిని క్షమించి విడిచిపెట్టటం, ఇటువంటి సీఫారసులు ఇహలోకంలో జరుగుతాయి గానీ అల్లహ్ సమక్షాన ఇలా జరుగుతుందని భావించటం మహాహిపం, కానీ అల్లహ్ సమక్షాన ఇలె జరుగుతుందని భావించటం మహాహిపం, కానీ అల్లహ్ సమక్షాన జరిగే సీఫారసు అనుమతి లేకుండా యేవరూ సీఫారసు చేయబడరు. అల్లహ్ అనుమతి కాకుండా ఎవరి సీఫారసూ చెల్లనేరదు. అంతిమ దీనాన అల్లహ్ తన ప్రవక్షలకు మరియు సజ్జన దాసులకు సీఫారసు చేయు అనుమతినిచ్చును. వారు త మ ఇష్టప్రకారం తామ్ముకోరిన వారికొరకు సీఫారసు చేసే అధికారం కలిగి ఉండరు. అల్లహ్ యేవరిసీఫారసు కొరకు అనుమతించునో ఆ అనుమతి మేరకు వారి కొరకు సీఫారసు చేయుదురు. ('త్యాహా: 109)

దివ్యఖుర్ఆన్లో దేవుని హెచ్చరికను చూడండి ఓ [పవక్తా! ఇలా [పకటించుము. ఓ బహదైవారాధకులారా ! మీరు అల్లాహ్ విడిచివేరే యెవరినైతే ఆరాధ్యులుగాయెంచుకున్నారో వారిని (పోర్టించి చూడండి (అనగా మీరెంత (హార్టించిమొత్తుకున్నా వ్యర్థమే). ఆ తప్పుడు ఆరాధ్యులకు భూమ్యాకాళాల్లో ఒక్కి రేణువంత అథికారం కూడా లేదు. వారికి దేవుని రాజ్యంలో యెటువంటి భాగస్వామ్యమూ లేదు. వారు దేవునికి సహకారులూ కాదు. అంతేకాక ఆల్లాహ్ యెవరి కొరకైతే సీఫారను చేయు అనుమతించునో వారికొరకు తప్ప వేరేయెవరికొరకూ, యెవరి

ఇస్లాం స్థియ బోధనలు 💳

సిఫారసు చెల్లనేరదు. (సబా: 22, 23)

్రపళయదినాన సిఫారసుపాందడానికి రెండు నిబంధనలు తప్పని సరి : 1. ఒకే ఒక దేవుడైన అల్లాహ్ ఆరాధించటం,

2. దైవ్రపవక్త ముహమ్మద్ గారి అడుగుజాడల్లో నడవటం.

ఈ విషయాన్నే దైవ్రవక్తగారు ఇలా వివరించారు. ఎవరైతే సంకల్ప పద్ధితో పవిడ్ర వచనాన్ని లాఇలాహ ఇల్లల్లాహ్ ముహమ్మదుగ్ర సూలుల్లాహ్ "ఫరించునో (అనగా దాన్ని పఠించి, దాని చల్ల ఉత్పన్నమయ్యే ఆదేశాల స్థకారం యేవరైతే ఆచరించునో) వారికి నాసిఫారసు తప్పక లభించును. (బుఖారీ) కానీ బహా దైవారాధకులకు, కపటులకు సీఫారసుయెన్నటికి లభించజాలదు. (ముస్లిం).

ఓ అల్లాహ్ ! మనందరికీ నీ (పవక్త సిఫారసు స్రసాదించుము ఆమీన్!

#### ఇస్లాం విశిష్టతలు

- ఇస్లాం ధర్మం (పతిరంగంలో జ్ఞాన మేధాశక్తులకు అనుగుణంగా పయనిస్తుంది.
- 2. ఇస్లాం ధర్మం నాగరికతా స్థాగతుల మార్గానికి ఆహ్వానిస్తుంది.
- ఇస్లాం ధర్మంలోనే ఆధ్యాత్మిక, భౌతిక విషయాలు ఇమిడి ఉన్నాయి.
- ఇస్లాం ఒక్కొటే పత్య ధర్మమని నేటి ఆధునిక ప్రపంచం కూడా సాక్ష్మమిస్తుంది.
- 5. ఇస్లాం ధర్మం సత్య ధర్మమని పరిశోధనల ద్వారా నిరూపించటం ఆతి మలభం

0000:

- 6. ఇస్లాం ధర్మం ఒక్క్ ఓ సర్వ దైవ్రపవక్తల యందు, మరియు సర్వదైవ (గంథముల యందు ఏశ్వాసం ఉంచటం తమ్మనిసరిగా పేరొక్రంటుంది.
- ఇస్లాం ధర్మంలో మాత్రమే సర్వమానవాళి యొక్క సర్వ జీవిత సమస్యలకు పరిష్కారం ఉంది.
- ఇస్లాం ధర్మం సత్య ధర్మమని ఆధునిక శాగ్రస్తాలు కూడా సాక్ష్యమిస్తున్నాయి.
- ఇస్లాం ధర్మంలో మాత్రమే సాలభ్యం మరియు చక్కిదసం ఉంది
- ఇస్లాంధర్మం మాత్రమే ప్రతి ప్రాంతవాసులకు, ప్రతి
   కాలము వారికీ అతి ఆసుకూలమై నది.
- ఇస్లాం ధర్మం ప్రహారం ఆచరించటం ప్రతి స్థితిలోనూ అతి సులభం.
- ఇస్లాం ధర్మం ఒక్కొటే అతిమితాలకు అతీతంగా మధ్యస్థంగా ఉంటుంది.
- ఇస్లాం ధర్మం యొక్క దైవ్యగంధం మాత్రమే (అనగా దివ్య ఖుర్ఆన్) అతి భ్రదంగా ఉంది.
- ఇస్లాంధర్మం యొక్క దివ్యగధం మార్గుమే సర్వమాసవాళి మార్గదర్శానికి బ్రహకా పంటిది.
- ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే ప్రయోజిక విధ్యలనభ్యసించే అనుమతిస్తుంది.
- ఇస్లాం ధర్మం ఒక్కాబే నేటి ఆధునిక స్థపగతివల్ల స్థామాజనం పాందుతుంది.
- 17. ఇస్లాం ధర్మంలో మా(తమే ఆధునిక నాగరికతలోని 🗳

:0000

పారపాట్లకు పరియ్తేన దిద్దబాటు కలదు.

- 18. ఇస్లాం ధర్మంలో మాత్రమే నాగరికతయొక్క భౌతికతా ఆధ్యాత్మికతలు ఇమిడి ఉన్నాయని చర్మిత చాటి చెబుతుంది.
- 19. ఇస్లాం ధర్మం ద్వారానే లోకంలో శాంతి స్థాపన కాగలదు.
- 20. ఇస్లాం ధర్మ సత్యాన్ని, జ్ఞాన విశ్లేషణ ద్వారా అతిసులభం
- ఇస్లాంధర్మం మాత్రమే మానవసమాజంలోని వివిధ పృత్యాసాలను నిర్మూలించింది.
- 22. ఇస్లాంధర్మం ఒక్కాటే సర్వమానవాళికి ఒకే మానవత్వచట్టం ఉండాంని స్థాపకటించింది.
- 23. ఇస్లాంధర్మం మాత్రమే సాంఘకసమానత్వాన్ని స్థాపించింది.
- ఇస్లాంధర్మంలో మాత్రమే ప్రకృతికి విరుద్ధమైన యే విషయమూ కానరాదు.
- 25. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే రాజ్యపాలకుల దౌర్జన్య నియంతృత్వాలనురూపుమాపీ పరస్పర సలహాలవిదానాన్ని రూపాందించింది.
- 26. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే శత్భవుల పబ్ల కూడా న్యాయంగా వ్యవహరించాలని బోధించింది.
- ఇస్లాం ధర్మం గురించియే సర్వదెవ గ్రంధముల యందు పభవార్త కలదు.
- ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే (స్త్రీలహక్కులను కాపాడి వారికి భదతారక్షణలు యేర్పరచింది.
- ఇస్లాం దర్మం మాత్రమే వివిధరంగుల, వివిధజాతుల,
   వివిధ్యాంతవాసుల మధ్య సమానత్వం నెలకొల్పింది.
- 30. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే రాజకీయ విధులు నిర్ణయించింది.
- 31. ఇస్లాం ధర్మం మా్రతమే ధార్మికవిధ్యాభ్యాసంకొరకు

్రపాత్సహించి, స్రామాజనకర విజ్ఞానాన్ని దాచిపెట్టడాన్ని సిషేధపర్సింది.

-0000

- ఇస్లాం ధర్మం యొక్క ఆదేశాలు మాత్రమే ఆధునిక వైద్య శాస్త్ర పరిశోధనా ఫలితాలకు అనుగుణంగా ఉన్నాయి.
- 33. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే బానిసల పబ్ల జరుగుచుండిన పకు [పవర్తనను నిషేధించి,వారిని రక్షించి, సమానత్వ స్వాతంత్ర్యా ల గురించి అధిపతులను (పోత్సహించింది. (దీని ఫలితంగా అనేక మంది బానిసలు రాజ్యాధిపతులే పరిపాలన చేశారు.)
- 34. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే బుద్ధి బలం మరియు మేధాశక్తి యొక్క ఔన్నత్యాన్ని మరియు దాని నిర్ణయాత్మక శక్తిని నిరూపించింది.
- 35. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే ధనికులు దాన ధర్మాలు చేయాలని ప్రాత్సహించి ఒకవైపుధనికులను, మరొకవైపు పేదవారిని కాపాడింది.
- 36. ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే (పకృతి ధర్మం మరియు దైవ్రపసాదిత వివేకం (పకారం సద్గుణాల కాఠిన్య లాలిత్యాల స్థానాన్సి ధృవపర్పింది.
- ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే సర్వ సృష్టి రాశుల పబ్ల దయా దాక్షిణ్యాలతో (పవర్తించాలని ఆదేశించింది.
- 38.  $_{\varphi}$ ఇస్లాం ధర్మ మా(తమే $_{\psi}$ పక్పతినియమాలకు అసుగుణంగా నాగరిక హక్కులు నియమాలు బోధించింది.
- ఇస్లాం ధర్మం మాత్రమే మానపుల ఆరోగ్యాన్ని మరియు సంపదను కాపాడింది.
- ఇస్లాం ధర్మం మాల్రమే మానవుని మనసును, మేథస్సు, (పవర్తనను (పభావిత పర్చి సరిచేసింది.

#### – సంపూర్ణం –

=ఇస్టాం (ప్రియ బోధసలు ===



# محاسن الديس الإسلامي

بلغة تلغسو

تأليف سيــــد عبدالحكيـــ

ترجمه عبدالباسط عميري

طبع على نفقة إدارة أوقاف صائح بن عبدالعزين المراجحي غفر الله له ولوالديه ولذريته ولجميع المسلمين www.rajhiawqaf.org